## ن سلام کا اجراء 1938ء میں علامہ اقبال کے ایماء اور قائد اعظم ک

قراني نظام ربوبيت كاپيامبر مُناهِناً طافور علم الأهبي

مبداد المشاركة مالانه پاکستان -170 روپ غیرممالک -800 روپ

شیلیفون : 5714546/5753666 Idara@toluislam.com خطوکتابت نظم إدارهٔ طلوست الام (رمبری بی گلت لائری قِيْنَ فِي كِنْ فِي كُونِهُ 15/-

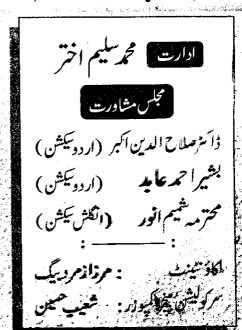
شاره نمبر 02

فروري 2000

جلد 53

Bank Account Number 3082-7, National Bank of Pakistan, Main Market Gulberg Branch, Lahore.

انظامید چیئرمین:- ایازحسین انصاری ناظم:- اقبال ادریس ناشر:- عطاء الرجمان ارائیس قانونی مشیران عبدالله قانی ایمودکیث مکد جمامیم ایمودکیث محماقبال جوبوری ایمودوکیث



ير نظرز أفالب عام يرس عبتال روو الامور - فون: 7232584

بسم الله الرحمن الرحيم

لمعات

# وفاتی شرکی عدات کے فیلے

#### 1- مبتم بوتے کی وراثت

یوں تو قرآن کریم کی تعلیم کا کون سا آرشہ ہے جس کی اعبادی کیفیت سے چیم بصیرت مو جیرت نہیں رہ جاتی (اس کا تو ایک ایک لفظ بے مثل و بے تغیرہے) لیکن بعض ارکام کی جامعیت ایک ہے جس پر غور و فکر سے روح وجد میں آجاتی ہے انہی ادکام میں قرآن کا قانون وراشت بھی ہے۔ قرآن نے اپنی چار مختری آیات میں اتا اہم اور وسیع قانون اس انداز سے اصولی طور پر سمیٹ کر رکھ دیا ہے کہ اس کی جامعیت اور ایجاز پر مقش دیگ دہ جاتی ہے۔ لیکن ہاری بدیخی ملاحظہ ہو کہ کی قانون وراشت جب نہ ہی پیٹیوائیت کے بچے چڑھ گیا تو نہ سرف یہ کہ یہ قانون دنیا کا مشکل ترین مسئلہ بن گیا بلکہ اس کی بعض شقیں ایسی مطحکہ انگیز شکلیں افتیار کر گئیں کہ انہیں دینا کے سامنے پیش کرتے ہوئے شرم آتی ہے۔ انہی گوشوں میں بعض شقیں ایسی مطحکہ انگیز شکلیں افتیار کر گئیں کہ انہیں دینا کے سامنے پیش کرتے ہوئے شرم آتی ہے۔ انہی گوشوں میں ایک مسئلہ بیتم پوتے کی وراثت کا ہے چونکہ یہ مسئلہ (قانونی مسائل کی طرح) فئی ہے اس لئے ذرا اسے غور سے سمجھنے کی ضرورت ہے۔ ہم کوشش کریں گے کہ اس کی فئی اصطلاحات سے صرف نظر کرکے اسے عام فہم الفاظ میں سمجھایا جائے۔ ذرا خرارے نقشے کو سامنے رکھے۔

زید کابیٹا) کم ایسان کی در ای

زید کی زندگی میں بکر فوت ہو گیا۔ اس کے بعد زید وفات پا گیا۔ زید کی وفات کے وقت اس کا بیٹا عمود بھی زندہ ہے (اور عمود کا بیٹا رشید بھی) اور اس کے ساتھ اس کا بیٹم ہو تا (حالہ) بھی۔ طائیت کا ندمب ہے کہ زید کی ساری جائیداد عمود کو مل چیائے گی حالہ کو پکھ نہیں طے گا۔ اس کا قصور کی ہے کہ وہ بیٹم ہے اس کے سرپر بلپ کا سالیہ نہیں اسے وراثت سے کیوں نہ محروم کیا جائے؟ مرے کو مارے شاہ مدار۔ ایسے ہی مواقع کے لئے کہا گیا ہے۔ قرآنی احکام وراثت میں ہے کہ

- (i) للرجال نصيب مما ترك الوالدان.... (4:7)-
  - (ii) يوصيكم الله في اولادكم..... (4:11)-

لین "اولاد" اپنے "والدین" کے ترکہ سے حصہ پاتی ہے سے حصہ خود خدانے مقرر کر دیا ہے۔

ہمارے ہاں اولاد کے معنی عام طور پر صرف بیٹا بیٹی کئے جاتے ہیں اور والدین کے معنی صرف ماں باپ لیکن ان الفاظ کے معنی وسیع ہیں۔ ولمد میں بیٹا اور بیٹے کی اولاد در اولاد (پو تا ، پر پو تا وغیرہ) سب شامل ہوتے ہیں۔ اس طرح والد میں باپ اور بلپ کے والد در والد (دادا ، پردادا وغیرہ) سب شامل ہوتے ہیں۔ اس اصول کو فقہ میں بھی تسلیم کیا گیا ہے کہ اولاد میں شیجے تک اور دالد میں اوپر تک سب شامل ہوتے ہیں۔

یمال سے دو سرا سوال پیدا ہوا مثلاً ایک مخص مر گیا۔ اس کا باپ ' دادا ' پردادا بھی موجود ہیں اور بیٹا ' پو پا بھی۔ قرآن نے باپ کا حصہ بھی مقرر کیا ہے اور بیٹے کا بھی لیکن جب والد کے اندر ' اوپر تک (دادا ' پردادا) شامل ہیں اور ''ولد'' کے اندر ' نیچے تک ( پو پا ' پر پو پا) تو پھر ترکہ کی تقتیم کس طرح ہو۔ اس کے لئے قرآنی اصول اقرب کا ہے۔ اقرب کے معنی ہیں وہ وارث جس کے اور میت کے درمیان کوئی اور موجود نہ ہو۔ مثلاً

رواوا)
بغير (والد)
بغير (والد)
متوفى
متوفى
متوفى
خالد (بيٹا)
نذير (بيتا)

متونی (احمہ) سے اوپر کی طرف نور اور احمہ کے درمیان متونی کا باپ (بشیر) (پردہ یا تجاب) ہے۔ اس لئے احمہ ' نور کا اقرب نہیں اقرب نہیں ہے۔ اس طرح نینچے کی طرف احمد اور نذیر کے درمیان خالد (بیٹا) روک ہے اس لئے احمہ ' نذیر کا اقرب نہیں ہے۔ اس صورت میں احمد کے بڑکے میں اوپر کی طرف بشیر اور نینچے کی طرف خالد حقدار ہوں گے لیکن اگر احمد کی وفات کے وقت بشیر زندہ نہ ہو تو احمد نور کا اقرب ہو جائے گا اور جو حصہ بشیر کا تھا وہی حصہ نور کا ہو جائے گا۔ اس طرح اگر احمد کی وفات کے وقت خالد زندہ نہ ہو تو احمد نذیر کا اقرب ہو جائے گا اس لئے جو حصہ خالد کا تھا وہی حصہ نذیر کا ہو جائے گا۔

اب نقشہ نمبر 1 کو دیکھئے زید کی وفات کے وقت ایک طرف رشید اور زید کے درمیان عمرہ کی روک موجود ہے اس لئے زید کے ترکہ میں عمرہ کی موجود کی اس لئے زید کے ترکہ میں عمرہ کی موجود گئی روک نیس ہو سکتا۔ لیکن دوسری طرف علد اور زید کے درمیان کوئی روک نیس (جو روک تھی۔ لین کمر۔ وہ پہلے ہی اٹھ چکی ہے)۔ اس لئے علد زید کے ترکہ میں حقدار ہے اور قرآن نے (ایس صورت میں) جو حصہ ولد کے لئے مقرر کیا ہے وہ اسے ملے گا۔ اس طرح علد کی موت کی صورت میں علد کے مال سے زید سے معمد ملے گا جو قرآن نے والد کے لئے مقرر کیا ہے کیونکہ اب علد اور زید کے درمیان کوئی روک نیس (روک۔ کمر۔

سے اٹھ تھی ہے) اس طرح اگر عمرہ بھی زید کی زندگی میں مرچکا ہوتا تو رشید زید کے مال سے اپنا حصہ لیت۔ کیو کھہ اس صورت میں رشید اور نذریر کے درمیان کوئی روک نہ ہوتی۔

اس سے واضح ہے کہ

۔ - قرتن نے جو جھے والدین اور اولاد کے لئے مقرر کئے ہیں وہ صرف ماں بلپ اور بیٹی بیٹے کے جھے نہیں بلکہ اوپر تک اور

نیچ تک مسلسل جاتے ہیں۔ 2- حصد اس کو ملتا ہے جس کے اور متونی کے ورمیان کوئی حجاب (یا روک) ند ہو جب روک اٹھ جائے گی تو حصد مل جائے

جب ہم کہتے ہیں کہ ملائیت کا زہب بالکل نو ایجاد ہے اور قرآن سے اسے پچھ تعلق نہیں تو بعض (ناواقف) حضرات کو اس سے بدی حیرت ہوتی ہے اور وہ اسے صحیح تتلیم کرنے کے لئے آمادہ نہیں ہوتے اب آپ صرف اس ایک مسئلہ میں دمکھ

لیج ایعنی میتم بوتے کی وراثت کے مسلے میں) کہ قرآن کا تھم کیا ہے اور ملائیت کا نہ جب کیا! اس کے بعد آپ خود سوج لیجئے کہ جس چیز کو ندہی پیشوائیت "نظام شریعت" کمہ کر پکارتی ہے اسے قرآن سے کس قدر تعلق ہو گا! ہزار برس سے ندہی

پیٹوائیت اپنے اس غیر قرآنی ندہب کو لئے ہوئے آرہی ہے نہ معلوم اس سے کتنے میتم پوتے۔ محروم الارث ہو کر تباہ و برباد

ہوئے ہوں گے۔ مرحوم صدر ابوب خال کے زمانے میں جب فیلی لاز تیار کئے گئے تھے تو ان میں بیٹیم پوتے کو دادا کی جائیداد میں باقاعدہ حصہ دار قرار دیا گیا تھا۔ ہماری بد بختی کہ اب (اخباری رپورٹ کے مطابق) وفاقی شرعی عدالت نے بھی نہ جی

پیٹوائیت کے سامنے ہتصیار ڈال کر فیملی لاز مجربیہ 1961ء کی دفعہ 4 کو اسلام کے منافی قرار دے دیا ہے۔ اگر یہ غلط فدہب پھر سے ملک کا قانون بن گیا تو نہ معلوم کتنے مظلوم بیٹیم ملائیت کی اس کند چھری سے ذیح ہول گے۔

2- نکاح -- قرآن کریم کی روشنی میں قرآن كريم كى روسے 'ايك مرد اور عورت كا ان تمام ذمه داريوں اور حقوق كو لئے ہوئے جو الله تعالى نے اس باب ميں متعین کتے ہیں میاں ہوی کی حسیت سے زندگی بسر کرنے کا معاہدہ "فکاح" کملاتا ہے۔ قرآن کریم نے اسے میثاقا غلیظا

(4:21)- "پخته عمد" سے تعبیر کیا ہے۔ معاہدہ کوئی بھی ہو' اس کے لئے ضروری ہے فریقین بالغ ہوں اور وہ معاہدہ' ان کی باہمی رضامندی سے' بلا کسی قتم کے

جرو اکراہ کے ہو۔ قرآن کریم نے معاہدہ نکاح کے لئے ان دونوں شرطوں کو ضروری قرار دیا ہے۔ اس نے بلوغت کے لئے " نکاح کی عمر" کے الفاظ استعال کئے ہیں۔ سورہ نساء میں ہے:

وابتلوا اليتمى حتى اذا بلغوا النكاح فان انستم منهم رشدا فادفعوا اليهم اموالهم (4:6)-

(تم جب تیموں کے سرپرست بنو ق) انہیں پر کھتے رہو آنکہ وہ "نکاح کی عمر" کو پہنچ جائیں۔ پھر آگر تم ان میں

عقل کی پیشکی پاؤ تو ان کے مل و متابع ان کے حوالے کر دو۔ على كما كيا ہے كه جب يتيم "نكاح كى عمر" كو پہنچ جائيں تو ان كے مال ان كے حوالے كر دو اور سورہ افعام على ہے: يبلغ اشده (6:153)- جب وه "جواني كي عمر" تك بيني جائيس- اس سے ظاہر ہے كه قرآن كريم كي رو سے "كاح كي عمر"

طلوع اسلام

یبلے المصاد (۱۵۱۵) بب رہ اول ک اور سام کی بارک ک صف عابر کہ کہ ارتبار کی اور سے نابالغ کی شادی نہیں جوانی ہے۔ جب تک لڑکااور لڑکی جوان نہ ہو جائیں' وہ نکاح کی عمر کو نہیں چنچے۔ لاؤا' قرآن کی رو سے نابالغ کی شادی نہیں ہو سکتی کیونکہ وہ نکاح کی عمر کو نہیں پنچا۔

یہ جو عام طور پر کما جاتا ہے کہ نکاح کے وقت حضرت عائشہ کی عمر چھ سال کی تھی' تو یہ بالکل غلط ہے۔ نکاح کے وقت ان کی عمر سترہ اور انیس برس کے درمیان تھی۔

(ب) نکاح کے لئے باہمی رضامندی ضروری ہے۔ چنانچہ مردول کے متعلق ہے: فانکحوا ما طاب لکم من النساء (4:3)۔ "تم ایی عورتوں سے شادی کرو جو تہیں پند ہوں"۔ اور عورتوں کے متعلق کما کہ: لا یحل لکم ان تو ثوا النساء کر ما (4:19)۔ "تہمارے لئے قطعا" جائز نہیں کہ تم عورتوں کے زیردی مالک بن جاؤ۔ ایبا کرنا طال ہی نہیں"۔

سرت رئیں۔ لندا' جس نکاح میں مرد اور عورت دونوں کی رضامندی شامل نہیں' وہ نکاح' قرآن کی رو سے نکاح ہی نہیں کہلا سکتا۔ جو نکا کم سن میں نکاح مو نہیں سکت' اس لئے نکاح کر لئے ولی (سربرسہ) کا سولاں ہی ہدوا نہیں موتا۔ الغ لؤ کی کا کوئی

چونکہ کم سنی میں نکاح ہو نہیں سکتا' اس لئے نکاح کے لئے ولی (سرپرست) کا سوال ہی پیدا نہیں ہو تا۔ بالغ لڑکی کا کوئی ولی نہیں ہو تا۔ وہ اپنے معاملات کی خود مختار ہوتی ہے۔

قرآن كريم نے نكاح كاكوئى طريقة تجويز نيس كيا۔ حتى كه نكاح خوان كى ضرورت بھى نيس بتائى۔ نكاح ايك معاشرتى رسم به اس ميں قرآنى حصد اتنا بى ہے كه عاقل اور بالغ مرد اور عورت ان تمام حقوق و فرائض كو قبول كرتے ہوئے جو اللہ تعالى نے اس ميں قرآنى حصد اتنا بى ہے كہ عاقل اور بالغ مرد اور عورت ان تمام حقوق و فرائض كو قبول كرتے ہوئے جو اللہ تعالى نے اس بيس عائد كئے ہيں 'ادواجى زندگى بسر كرنے كا باہمى معالمدہ كريں۔ اس ميں گواہوں كى ضرورت كى بعد ميں بيدا ہونے والى بيجيد كى كے احتياطى تدبير ہے۔ ہمارا موجودہ طريقة نكاح ہمارے اس غير قرآنى تصور كى يادگار ہے كه نكاح

کے معاملہ میں لڑکی کچھ دخل نہیں دے سکتی۔ یہ فیصلہ اس کے ولی کا ہے اور اسے ولی بشمولیت وکیل طے کرتے ہیں۔ اس میں شبہ نہیں کہ نکاح کے موقع پر لڑکی میں ایک خاص ججبک ہوتی ہے جس کی وجہ سے وہ (اسلامی پردہ ہی میں سبی) عام مجمع میں اس فتم کی موجودگی میں آتا کیا ضروری ہے۔ اپنے سبی) عام مجمع میں اس فتم کی موجودگی میں آتا کیا ضروری ہے۔ اپنے

چند قری رشتہ داروں کی موجودگی میں لڑے اور لڑکی کو ایک دوسرے کے بالمواجہ اس عمد نامہ کا اقرار کر کینا جائے۔ اس کے لئے نہ سی حاجب و دربان کی ضرورت ہے نہ ولی اور وکیل کی۔

\*\*\*

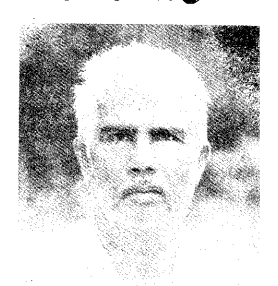
فاروق اعظم 'حضرت عمراً كا يهلا خطبه

خدا کی قشم تمہار اہر کمزور آدمی میرے نزدیک سب سے قوی ہے تا آنکہ میں اس کا حق وصول نہ کر لوں۔ اور تمہار اہر طاقتور آدمی میرے نزدیک سب سے کمزور ترہے تا آنکہ میں اس سے حق وصول نہ کر لوں۔

(محواله عمر فاروق –مصنفه محمه حسين ہيكل مصرى - صفحه 592)

بسم الله الرحمن الرحيم

# مَه إفضل بابا بھی چل سے



مرحوم نے آخری سفرسے چند روز قبل اوارہ اور ٹرسٹ کے کارکنان کو اپنے گھر پر انظاری کے لئے بلایا۔ سخت مرحوم نے بوجود احباب کے ساتھ بیٹے رہے۔ بار بار اشفاق کو آواز دیتے۔ کسی کو پانی پیش کرنے کی ہدایت کرتے اور کی ایک اور اکتاب احباب کھانا کھانے میں مصروف رہے جبکہ وہ انہیں اپنائیت سے دیکھتے رہے۔ اس روز میں نے فضل بلا

۔ اللہ اللہ و رافت کے عجیب جگنو حمیکتے دیکھے۔ بار بار کتے "مزہ نہیں آرہا" "میں اپنے ہاتھوں سے کھاتا پیش

سے قبل نہیں ہوں"۔ وولف نہیں آیا"۔ سیس تھاکہ فضل بابا سے بیہ ملاقات آخری ثابت ہو گ۔ ان کے اس طرح جدا ہونے کا مجمی سوچا بھی نہیں

" ہے بت سی باتیں بوچھنا تھیں۔ ہر روز ان سے باباجی (برویز صاحب) کے متعلق کوئی نہ کوئی نی بات

تھی ان کی باتوں میں۔ ان کی شخصیت سے بابا جی کی خوشبو آتی تھی۔ آہ! اب بابا جی کے متعلق کس سے پوچیس گے۔

ان کی باتوں کی تقدیق کس سے کرائیں گے۔ انہول نے عظیم مفکر قرآن کے ساتھ 20 سال گذارے تھے۔ 1965ء

سے 1985ء تک بابا جی کی خدمت کی۔ 1985ء کے بعد سے اب تیک دفاتر طلوع اسلام میں تن وہی سے کام کرتے

رہے۔ نہ ستائش کی تمنانہ صلے کی پروا۔ ان کے سینے میں کسی کے خلاف عداوت انفرت ابغض کینہ یا کدورت کا غبار

تک نہ تھا' جھوٹ یا ریاکاری قریب سے نہیں گذری تھی۔ وہ اقبال کے اس مرد مومن کا زندہ پیکر تھے جس کے متعلق

اس کی امیدیں قلیل' اس کے مقاصد جلیل

اس کی اوا ول فریب' اس کی نگه ولنواز

زم وم گفتگو، گرم وم جبتی

برم ہو یا رزم ہو' پاک دل و پاکباز

آسال اس کی لحد پر شیم افشانی کرے

سبزہ نورستہ اس گھر کی تکہبانی کرنے

كرت بيل كه الله تبارك و تعالى ان كو صبر جيل كى توفق عطا فرمائ

ادارہ طلوع اسلام اور طلوع اسلام ٹرسٹ کے جملہ اراکین فضل بابائے اعزہ و اقرباکے غم میں برابرے شریک ہیں۔ دعا

جگر فگار

محمر سليم اخرّ

مدبر ظلوع اسلام

فروری 2000ء

معلوم ہوتی۔ بابا جی کی مخصیت کا کوئی نیا منور گوشہ منکشف ہو تا۔ اس عظیم مفکر قرآن کے بارے میں کسی بات کی

تقىدىق چاہئے ہوتى تو دوڑے دوڑے فضل بابا كے پاس جاتے۔ "فضل بابا" فضل بابا" "بابا جى نے بھى آپ كو ڈانٹ

فتنوغ اسلام

انہوں نے کما تھا۔

اللہ سے دعا ہے کہ ۔

پلائی تھی"۔ فضل بابا دو منٹ خاموش رہتے۔ پھر مہتگی سے کہتے "نہیں! کبھی نہیں"۔ اس کے بعد ان کی خفگی اور ناراضی کے انداز کے بارے گفتگو شروع کر دیتے۔ عجیب لطف کے ساتھ بیان کرتے تھے واقعات۔ عجب مضاس ہوتی

بسمالله الرحمن الرحيم

تعلیم کی صحیح جهت

یہ ست وہ ہے' جے خالق کائنات نے اپنے آخری رسول

حفرت محمر مصطفیٰ ملیکیم کی وساطت سے بیر کمد کر نازل فرمایا تھا كم أن هذا القرآن يهدى للتي هي أقوم (17:9)-

«حقیقت ہے کہ بیہ قرآن کاروان انسانیت کو سفر زندگی میں وہ راہ دکھاتا ہے جو سب سے زیادہ سیدھی اور توازن بدوش

ہے"۔ ہم نے تو اسے اسیشی غلافوں میں لپیٹ کر اپنے گھرول

کے اندر ا صرف طاقوں میں سجاکر رکھ دیا ہے۔ آیئے دیکھیں کہ محاورہ عرب اور عربی مبین میں علم کہتے

کے ہیں؟ آج' محیط اور راغب نے علم کے معنی «مقیقت کا ادراک کرنا" اور وریقین حاصل کرنا" کلھے میں اور ادراک

حقیقت کرنے والے کو عالم کہا ہے۔ قرآن پاک نے سمع المر قلب اور فواد کو علم و تعلیم کے ذرائع قرار دیا ہے۔ اس نے

سع اور بعرے حاصل كروه علم كو علم كا بهلا ورجه كها- بيا علم (Senses) کے ذریعے حاصل کیا جاتا ہے۔ اس کیے قرآن پاک سع بعرے کام لینے کی ایمیت کو بار بار اجاگر کرنا ہے۔ لیکن

اس سے آگے بھی علم کا ایک اور ورجہ ہے۔ جے وہ علم بذریعہ تصورات (Conceptual Knowledge) کمتا ہے۔ لیتن مرکات (Perceptions) سے تصورات (Concepts) متعین کرنا۔ یہ حصہ' خالص انسانی سطح زندگی پر حاصل ہو سکتا ہے۔

ملی سطح زندگی اس سے مشتیٰ ہے۔ حیوانی شعور صرف حساتی یا مرکاتی علم (Perceptual Knowledge) کی ملاحب رکھتا ہے۔ قرآن پاک لاکار کر کتا ہے لا تصف ما لیس لک به علم (17:36)- باد رکھو! جس بلت کا حمیس علم نہ ہو اس کے

اللہ سے ہوتے' یہ فیصلے ان کے تعلیمی اداروں' جامعات اور و کھیوں میں ہوتے ہیں۔ کوئی قوم اپنے حریف خالف سے سے پٹتی۔ وہ اپنے نوجوانوں کی غلط تعلیم سے پٹتی ہے۔ ہو سکتا ہے کہ بنگای حوادث کسی قوم کو اس کی قوت و دولت سے

قوموں کی قمتوں کے فیلے بساط سیاست یا میدان جنگ

مر دیں اور اس طرح وہ میدان مقابلہ میں دیگر اقوام سے ع جائے۔ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ بعض اضطراری و بنگای الله وقبی اسبب سے اس قوم کی شوکت و حشت اس سے چھن چلتے اور اقوام غالب اس کے سینہ ناتواں پر کابوس (Albatene) کی طرح سوار ہو جائیں۔ لیکن اگر وہ قوم اینے

معل لے اور اس کی تعلیم و تربیت ممکانے سے کرے ہے و کیمے گی کہ ان نوجوانوں کے قلب و دماغ کی صلاحیتیں' (Potentialities of their mind and الله الرم کی حرار تین ان کا زور بازو' ان کا جوش کردار سمس

سے کو خس و خاشاک کی طرح بہا کر لے جاتا ہے۔ اس پر کے اوراق کا فلفہ کے رموز انسانی سیرت و کروار کے ور قرآن باک کے حقائق گواہ ہیں کہ قوموں کی نقدیر ان والی نسلوں کے ہاتھ میں ہوتی ہے۔جس قشم کے

الله على أن كے قلب و دماغ كو دُحالًا جائے گا۔ اس فتم كا م استعبل ہو گا۔ یمی قوموں کی تخلیق کا معیار ہے اور کی دت حیات کا بیاند۔ الم تعلیم كى يد ايك ميح جدت كيد معج ست ب كيا؟

کے حاملین کے تین گروہ طبتے ہیں۔ (۱) ماد ئیسین يجهي مت لكو- " اس آيت كا اننا حصه بهي كهي كم حقيقت كشا (Matirialists) جن کے نزدیک زندگی اور شعور اور بصیرت افروز نہیں تھا۔ لیکن اس کے بعد چند الفاظ نے علم (Life and Conciousness) اور کے ارتقاء سے پیدا ہو کی Definition وے وی۔ جس سے ساری بات تکھر کر اور گئے۔ انہیں Cause اور Effect سے سمجھا جا سکتا ہے۔ (2) أبحركر سامنے آجاتی ہے۔ فرایا ان السمع و البصر والفواد Vitalists جن کے نزدیک زندگی مادہ سے پیدا نہیں ہوئی۔ اپنا کل اولئک کان عنه مسؤلا (17:36)- "یه حقیقت ے کہ الگ وجود رکھتی ہے۔ اس کے اپنے اصول ہیں اور (3) تهاری ساعت بصارت اور فواد هر ایک بر ذمه داری عائد هوتی

Finalists جن کے ہاں تمام کائات خدا کے مقرر کردہ پروگرام کے مطابق ایک خاص مقصد کیے ہے۔ اور زندگی ایک مقصد کو

لیے ہوئے نشوونما یاتی ہے۔ اور اس مقصد کے لیے این ماحول ے نظابق اختیار کرتی ہے۔ خواہ یہ نظابق نئے عادات و اطوار افتیار کرنے سے حاصل ہو یا قدیم عادات میں رو و بدل کرنے ے۔ اس طرح زندگ ایک Career کی حال بن جاتی ہے۔

خارجی کائلت میں حیوانی سطح پر تو اتنا بھی معلوم نہیں ہو تا کہ انہیں مرتا بھی ہے۔ وہ تو طال (Present) سے متعقبل (Future) بر نگاہ رکھنے کی صلاحیت بھی نہیں رکھتے۔ یعنی انہیں مستقبل کی فکر نہیں ہوتی۔ وہ خود کشی پر قادر نہیں ہیں۔

وه ناکام تو ره سکتے ہیں لیکن نادم نہیں ہوتے وہ تو نجالت اور ندامت سے بی نا آشنا ہیں۔

زرا یہ بھی دیکھئے اگر کوئی شخص آپ کو پھر مارے تو آپ اس پھر ر نالش (Case) نہیں کرتے۔ نہ ہی جب آپ کو کوئی مخص کھانا کھلائے تو آپ اس کھانے کے حق میں وعائے خیر

کتے ہیں۔ بہادر کا تمغہ تو یکی کو ملتا ہے اوپ کو نسیں۔ پھانسی کا پھندا قل کرنے والے کی گردن میں ڈالا جاتا ہے' اس تکوار کے نہیں جس ہے اس نے قل کیا۔ اس طرح انسان اپنی دنیا

میں صاحب اختیار و ارادہ ہے۔ اس لئے اسے اس سے العین کی طرف برصے میں مشکلات کا سامنا ہے۔

خارى كائتات من تو ملائكه يني مرات امور الميه يا

کائناتی قوتیں خدا کے تمام امور کو بروئے کار لانے کے کیے متعین ہیں۔ در حقیقت یہ وہ قوتیں ہیں جو خدا کی اعلیموں کو

بوے کار لانے کے لیے مرکزم عمل رہتی ہیں۔ یہ

کر کے انسانی فواو (Mind) تک پٹیاتے ہیں اور فواد ان سے اشنبلط (Drawing of Inferences) متائج کرتا ہے میں اے ایک مثال سے واضح کرنا ہوں۔ آپ نے بندوق کی آواز سنی تو سمجھے کہ کس کے گول لگ گئ۔ اور باہر جاکر دیکھتے ہیں کہ جے

كولى كلى ب وه آب كا ابنا دوست ب تو كولى چلانے والے ك

ہے"۔ بات یہ ہوئی کہ انسانی حواس جو معلومات (Data) فراہم

ظاف آپ کے ول میں آتش انقام بحرک اشتی ہے۔ اس تمام واقع میں آپ کے سمع بھر فواد کی شادت موجود ہے۔ الذا بیہ علم ہے۔ لیکن اگر نہ بندوق کی آواز سی جائے۔ نہ کس کی چیخ' نہ انے دوست کو تڑیا دیکھا جائے' نہ کسی گولی چلانے والے كو اور يونى كى كى بات من كر ايك فخف كى جان ك الكو مو

جاؤ تو بيه فعل علم ير مبى نهيل ہو گا، كيونكه اس ميں سمع بھر فواد کی شادت موجود نہیں۔ صاحبو! تعلیم تو اس طرح کے علم سے تربیت کرنے کا نام ہے۔ آپ ذرا چھم تصور میں دیکھے تو

1- خارجی کا کات ایک مقصد کے تحت پیدا کی گئ ہے وہ اس

منزل مقصود کی طرف روال دوال جا رہی ہے۔ خلق الله السموت و الارض بالحق (29:44)-

2- ای طرح انسان کی زندگی بھی ایک مقصد کیے ہوئے ہے اور اس کی میک و تاز کا منتی اس نصب العین کی طرف برهنا

ے لعلکم بلقاء ربکم توقنون۔ (13:2)-

 خاری کائلت میں ہر شے بلا افتیار و ارادہ اس مقصد کی طرف بره ري ب- كل له قنتون (2:116)-

اس سليل من تظريه ارتقاء (Theory of Evolution)

Physical World میں Forces of Nature بیں۔ انہیں جو ا ما جاتا ہے وہ كرتى بين- انسين عبال سرتاني نسين- سائنس كى

زبان میں بیہ میں قوانین فطرت Laws of Nature- جنہیں انسان منفر کر آ ہے۔ آج قوانین فطرت کے متعلق جار نظروات متداول بن-

(1) Law of Immanence قانون نفوذ کلی۔ اس نظریہ

ے مفہوم یہ ہے کہ کائنات میں کوئی شے اپنی ذاتی خصوصیت

کی بنا بر قائم نمیں بلکہ ہر شے اپنی بستی کیلئے دوسری اشیاء کی

مخاج ہے۔ الذا تمام اشیاء میں باہمی ربط ہے۔ اشیاء کی ماہیت (Nature) سمجھنے سے مفہوم یہ ہے کہ ہم اس بنیادی رابطہ کو

سمجھ لیں جس سے یہ اشیاء باہم دگر مربوط ہیں۔ اس رابطہ کو

قانون فطرت كتت بن-(2) Imposed Laws عائده شده قوانین- اس نظریه کا

مخص سے کہ ہر شے ایک منفرد خصوصیت رکھتی ہے اور اس کی استی اس خصوصیت سے قائم ہے الذا این استی کے لیے وئی ہے ہی دو سری شے کی محتاج نہیں لیکن ان تمام اشیاء پر

خارج سے ایک قانون عائد کر دیا ہے کہ وہ باہم دگر ربط و منبط ر تھیں اس خارج سے عائد کروہ قانون کا نام قانون فطرت ہے۔

Observed Order of Succession (3) سلسل واقعات کا مشہود نظم و ضبط۔ اس نظریہ سے مقصود بیہ ہے کہ ہمارا کام

یہ ہے کہ ہم دیکھتے جائیں کہ کائنات میں کیا کچھ ہو رہا ہے اور جس طرح کوئی واقعہ ہوتا چلا جائے اس کے متعلق اپنے سشدات قلبند كرتے چلے جائيں ان مشابرات كى رو سے جو

سَائِج مرتب موں وہی قوانین فطرت ہیں۔ Conventional Interpretation هليدي تشريح و

تھی۔ یہ در حقیقت کوئی الگ نظریہ نہیں ہے یہ تو عملے و معرک اتباع میں ایک قتم کا تعلیدی مسلک ہے اس

🥌 🏞 مرف اول الذكر تين نظريات تك محدود هو كر ره

الي سائن كى دنيا من اور ملاحقد فرماي كه سائنس

کا دار و مدار قوانین بر بی تو ہے۔ ان میں ایک ہے Laws of Cause and Effect عست و معلول کے قوانین اور

ووسرا بے Laws of Uniformity of Nature فطرت میں کیانیت کے قوانین- انسانی ونیا میں قوانین علت و مطول

Laws of Cause and Effect قوانين مكاقلت عمل بمى

اب دوسری طرف آیئے انسانی زندگی کا ایک دوسرا دائرہ

بھی ہے۔ انسان کے اندر نفیاتی قوتیں ہیں۔ یہ

Unconscious Forces بل أور Psychological Forces

بھی۔ مثلاً قوت ارادی Will Power- یہ جب نشوونما یاتی ہیں

تو انسان سے Fear Complex نکال دیتی ہیں۔ پھر انسان کو

Terrorize نبیں کیا جا سکتا۔ یہ انسانی یاؤں میں ثبات پیدا کر

وی ہیں۔ جس سے ذات میں نوازن بیدا ہو جا آ ہے۔ یاؤل جم

جاتے ہیں۔ طمانیت قلب نصیب ہو جاتی ہے۔ جمعیت خاطر ہو

جاتی ہے۔ قرآن پاک کے الفاظ میں ان قوتوں کو دیکھا نہیں جا سکا۔ لم تروها ان کے تو اثرات ہی محسوس طور پر دیکھے جا

سکتے ہیں۔ اب تیسری طرف آیے۔ انسان کا ایک اور دائرہ بھی ہے۔

جس میں بیا این اندر کی کروریوں سے مراہے یہ اس کے اندر پوشيده غلط ناہموار نفسياتي قوتيں ہيں جو سرڪشي اور مايوس

پدا کرتی ہیں۔ اضطراب و بیجان لاتی ہیں۔ صاحبو! انسان کے اس ہیولہ آب و گل میں آگ کی چنگاریاں بھی ہیں اور خون کے جیسیٹے بھی۔ ملکوتی توتیں بھی ہیں جن سے وہ احسن تعویم بنآ ہے اور ابلیسی قوتیں بھی جن سے وہ اسفل الساظین کک

پنچا ہے۔ لیکن یہ تمام امکانی قوتیں ہیں۔ قرآن پاک کا ارشاد

فالهمها فجورها وتقوها يجرخود انباني ذات ش اس امر کی صلاحیت رکھ وی گئی ہے کہ سے چاہے تو (غلط روش پر چل

(Disintegration of این اندر انتظار) (Human Personality یداکر لے اور جاہے اس انتظار

12

زندگ کا مقصد حاصل ہو گیا۔ لیکن اس کے برعکس وقد خاب من دشها(10-91:8)- جس نے اسے مفاد پرستیوں کے بوجھ

تلے دیائے رکھا اور ابھرنے نہ دیا اس کی کشت حیات وران ہو

سنی۔ اس کا شعلہ زندگی افسردہ ہو گیا۔ اس کی انسانی صلاحیتیں خوابیده کی خوابیده ره گئیں۔ بس بول سمجھو که وه اس جفمال کی

طرح ہو گیا جس میں آتش افروزی کی صلاحیت تو ہو لیکن اس

کی چنگاری کی نمود نه ہو سکے اور اس طرح وہ پھر کا پھر رہ

اب آیج چوتھی طرف کہ ملاحیت آدمیت میں ہے کیا؟

قرآن پاک کا ارشاد ب علم آدم الاسماء کلها (2:31)-

آدم کو علم اشیاء کی ایس صلاحیت دی گئی ہے کہ وہ ہر چیز کو اس

کی شکل سے اور اس کے خواص معلوم کر کے اس کی پہوان

کے لیے اس کا نام رکھے۔ اس طرح انسان میں اشیائے کائنات

کے متعلق معلومات حاصل کرنے، ان اشیاء کی خاصیتوں،

صلاحیتوں' ما ہتوں اور نو مبتول کو معلوم کرنے کے علم کی

استعداد رکھ وی گئ ہے۔ اس کا متبجہ یہ ہے کہ کا کات میں کام كرنے والى قوتيں اس كے سامنے سر سبود بيں۔ جب انسان ان

قوتوں سے واقف ہو جاتا ہے جو کائنات میں کار فرما ہیں تو جو جو قوتیں اس قانون کے مطابق کام کر رہی ہیں وہ سب اس کے

كابع فرمان مو جاتى مين النداجس قدر كوئى قوم اشيائ فطرت م متعلق معلومات بمم پہنچا کر انہیں اپنے آلی فرمان کرے گ

ای قدر اس کا مقام بلند ہو جائیگا۔ اں سلسلے میں ایک مغربی مفکر ٹیلرکی بات سنے۔ و آوم پر زندہ اشیاء کا نام رکھنے کی ذمہ داری عائد کی گئی ہے۔

ب بست بری ذمه داری اور مشکل کام تھا۔ اس لئے که جن چےوں کا نام نمیں رکھا جاتا ان کے خواص غیر متعین رہ جاتے

میں۔ اور جن چزول کے غلط نام رکھ جاتے ہیں ان سے بوے

نقصان چینجتے ہیں"۔

جوتم نے اور تمارے آباؤ اجداد نے رکھ لئے۔ ما انزل الله

كما سميتموها انتم و آباء كم (7:71)- يونى كم علم يل

صاحب علم و فن ! غلط نام کے ضمن میں قرآن پاک نے

فروری 2000ء

بھا من سلطان (7:71)- اللہ نے تو اس کے لیے کوئی سند نازل نہیں کی۔ باو رکھنے کا نکات میں ہر مجنے کا صحیح مقام وہی

ہے جو اسے خدا کا قانون عطا کرتا ہے۔ کائناتی دنیا میں اس کا قانون كائكت اور انساني ونيا ميس ضابطه وحى- باتى سب

طلوع اسلام

بتیان آذری۔

اب سوال یہ ہے کہ تعلیم کرے گی کیا؟ یہ تعلیم انسان کو

جس قدر اشیائے فطرت کا علم دے گی وہ قوتیں اس قدر انسان

میں بھی صاحب قوت و حشمت بنتی جائینگی-

نيو کليائي قوت (Information Technology) وغيرو کي

ملاحیت حاصل کی ہے۔ وہ توانین فطرت کی سخیر کی بدولت

ہوا ہے۔ ابھی اور مجی میدان آنے والے ہیں اس طرح بدان

ودسری طرف یہ تعلیم اس قوت کو شے انسان نے قوانین

فطرت کی تنخیر سے حاصل کیا ہے، قوانین خداوندی ہی کے

مطابق صرف کرنے کا ہنر دے گی- یہ قوانین خداوندی جو قوت

کے استعال کا صحیح راستہ ہتاتے ہیں' مستقل اقدار کی صورت

میں قرآن پاک میں موجود ہیں۔ جو قومیں جس قدر ان مستقل

الدار کے مطابق تسخیر فطرت سے حاصل کردہ قوت و توانائی کو

استعل کریں گی ان کا مقام اتنا ہی بلند ہو آ جائیگا۔ یک تو مقام

مومن ہے۔ اس لیے قوانین مکافات کے مطابق عمل خیر کا

ما حصل صالیت ہے۔ مثلاً ''چوری کا مال کھانے'' کا نتیجہ شرف

انانیت کا زوال ہے۔ Disintegration of Personality

یمی ذات کا انتشار ہے۔ یہ قوانین خدادندی لینی قوانین عمل

کے آگے جھکتی جائیں گ۔ اے جس قدر اپنی علمی سطح کے

مطابق فطرت کے قوانین کا علم ہو گا انتا ہی اس کا مقام بلند ہو آ

جائیا۔ یہ ہے مقام آدم۔ اس لیے تو قوانین فطرت کے مطابق عمرہ نتائج کا ماحصل صلاحیت کملانا ہے۔ مثلاً جن قوموں نے

کامیاب و کامران ہو گیا۔ اس کی تھیتی پردان چڑھ گئی اسے

سے محفوظ رہ کر خود کو متحکم سے متحکم ترکر کے قد افلح

من زکھا انجام کار جس نے اپنی ذات کی نشودتما کر لی وہ

میں یوں نوحہ خوال ہے:

"یہ نوجوان شاہراہ حیات پر بے مقصد چلا جا رہا ہے۔ اسے کچھ خبر نمیں کہ مجھے کمال جانا ہے۔ اور یہ سفر کیول افتیار کیا ہے۔ نہ اس کا کوئی عقیدہ ہے۔ نہ ضابطہ حیات' نہ معیار' نہ

ند ان ما وق طیرہ ہے کہ صابعہ میں مد علیہ اور سننے Ends and Means کا مصنف' نامور مفکر کھنے

ر (Huxley) کیا کہتا ہے۔ وہ لکھتا ہے:

"اس باب میں دور جاہلیت اور دور حاضر میں بس بیہ فرق ہے کہ ہم کھلے ہوئے تشدد کی دنیا سے فریب کاری کی دنیا کی طرف بوصتے جا رہے ہیں"۔ اس کا لازی متیجہ پالی نیورس Polinurus کے الفاظ میں جو اس نے اپنی کتاب Unquiet Grave میں

> کھے ہیں: ''عمایشی' عدم یقین' تکان اور توہم برس ہے''۔

آپ کو معلوم ہے آج دنیا میں سویڈن (Sweden) ایک فلاحی مملکت (Welfare State) ہے۔ اس میں ضروریات زندگی وافر مقدار میں موجود ہیں اور کیا آپ جانتے ہیں کہ آج

ونیا میں جمال سب سے زیادہ خود کئی (Suicide) کی واردات موتی میں وہ سویڈن ہی ہے۔

اس کے برعش جب مسلمانوں نے اپنے صدر اول کے دور ہایوں میں اپنی تعلیم کی بنیاد ان ستقل اقدار کو اس Permanent Values پر رکھی جو قرآن میں درج ہیں تو ان کے افراد کیسے بنے۔ مجھ سے نہیں باریخ سے پوچھے۔ میں باریخ کے دفراد کیسے بناوں سے اپنی بات یعنی تعلیم کی صبح ست واضح کی چند ایک متلوں سے اپنی بات یعنی تعلیم کی صبح ست واضح کی چند ایک متلوں کے اور ذکر کیا

کرونگا۔ پہلے ویکھنے مستقل اقدار جن کا میں نے اوپر ذکر کیا ہے۔ مثلاً اہل و عیال کے معاطے میں ایک طرف قرآن پاک نے انہیں زینة المحیوة الدنیا (18:46) کما۔ انہیں آمکموں کی شمنڈک (قرة اعین 25:74) کا موجب قرار دیا۔ لیکن

ووسری طرف یہ بھی بتا ریا کہ یاد رکھ اندما اموالکم و اولادکم فتنة (8:28)- یہ انسان کے لئے بہت بڑی آزائش کا موجب بن جاتے ہیں اور مقاسد حیات میں تساری اولاد ا۔

ے انحراف کا متیجہ ہے۔ آج شرف انسانیت کا دارددار قوانین سرت کے ساتھ ساتھ قوانین مکافات عمل پر ہے۔ ان قوانین کی رو سے اعمال کے متائج متعین ہیں اور ان کی اقدار مستقل ہیں۔ آج مغرب میں صلاحیت تو ہے لیکن صالحیت نہیں' اور ہم میں نہ مقام آدم ہے اور نہ مقام مومن۔ جے مقام آدم ہم میں نہ مقام آدم ہے اور نہ مقام مومن۔ جے مقام آدم ہم میں نہ میں نہ مقام آدم ہم میں نہ مقام آدم ہم میں نہ نہ میں نہ میں نہ نہ نہ میں نہ نہ میں نہ نہ نہ نہ نہ نہ نہ نہ

نمیب نہیں' اسے مومن کا تصور بھی حاصل نہیں ہو سکنا' سی کما تھا اقبال نے: سجو قومیں اپنے زندہ تصورات کو فرسودہ کر دیتی ہیں' فرسودہ

تصورات پھر انہیں زندہ نہیں کر سکتے"۔ ملاحیت رکھنے کے باوجود صالیت نہیں اس کا نتیجہ کیا ہوا؟

(Mumford) مفورڈ کے الفاظ میں سفتے وہ اپنی کتاب Faith for Living میں یول لکھتا ہے۔

سبہ نے امریکہ میں ایک نئی نسل پدا کی ہے۔ عمرہ توانائی ' سرت جسم' لیکن دل بالکل خالی۔ وہ نسل جس کے نزدیک ساکھنی مقصد نہیں۔ یہ "مہذب وحثی" حوانوں کی سطح پر سر کر رہے ہیں۔ کبھی دھوپ میں کھڑے آقابی عسل سے اس کے رہے ہیں سمندر کے ساحل پر یا اپنے ہی

سے لیپ کے سامنے۔ مہمی بیار جنسی میلان کے تحرک

السفس كرنے لگ جاتے ہیں۔ یہ اپنے لباس کے بارے میں

سے جیلا ہیں۔ یہ احتیاط محض فیشن کی پابندی کی وجہ سے
سے یہ لوگ کھاتے ہیں' پیتے ہیں' شادی کرتے ہیں۔
سا کرتے ہیں اور پھر مرجاتے ہیں۔ ایسی وندگ بی کر جو
سیل ہے تو حیوانی نشاط کی اور اگر ٹاکام ہے تو حسد' خوف
سیل ہے۔ حیوانی سطح اور حیوانی تسکین کے علاوہ انہیں
سیل کی ہے۔ حیوانی سطح اور حیوانی تسکین کے علاوہ انہیں
سیل کی وندگ سے نفرت ہے۔ ٹیم مروہ ہیں جب کام سے

The Fall کا مصنف ڈین انج' جوڈ کے الفاظ

بیویاں بعض اوقات تمهاری سب سے بدی دسمن ہوتی ہیں۔ تہاری زندگی کے بوے بوے مقاصد انمی کے ہاتھوں تیاہ ہوتے ہیں۔ ان کی وجہ سے تسارے پاؤں میں الی لغرش اتی

ہے کہ تم اپنے مقام بلند سے گر کر چکنا چور ہو جاتے ہو اس

کئے فاحذروهم (64:14) ان سے مخاط رہنا۔

اب اس اصول (مستقل اقدار) كا اطلاق (Applicaton) دیکھنے۔ تاریخ بتاتی ہے کہ حضرت عمر کی ایک بیوی تھی جسے ان

کے مزاج میں برا دخل تھا۔ جب امور خلافت ان کے سرد ہوئے تو انہوں نے دیکھا کہ وہ امور مملکت میں دخیل ہوتی ہے

اور بعض اوقات غلط سفارش کر دیتی ہے۔ چنانچہ اس نے سخت تنبیہہ کے باوجود اپنی اس روش کو نہ بدلا تو آپ نے اسے

طلاق دے دی۔ حضرت عمر فاروق ہی کی ایک دو سری مثال لیجے۔ قط کے زمانے میں آپ نے گل میں ایک پی کو دیکھا کہ بموک سے ندممال ہو رہی ہے۔ کما کوئی پہچانا ہے کہ یہ بی

كون ب؟ بيٹے نے كما "يہ عمر كى يوتى ب"- آپ كى آكھوں میں آنو ڈیڈیا آئے کہا: "جو حال قوم کے دو سرے بچوں کا

وبی عمر کی بوتی کا ہو گا۔ تنگی ہوگ تو سب پر اور کشادگی ہو گی تو س کے لئے "۔

اور سنتے ! پہلے قانون مکافلت عمل دیکھتے جس کا میں نے

اویر ذکر کیا۔ قرآن پاک میں ارشاد خداوندی ہے: لا تکسب كل نفس الا عليها (6165)- بر مخص الن ائل ك مطابق

برلہ پاتا ہے۔ ولا تزر و ازرۃ وزر اخری (6:165)۔ اور کوئی

بوجھ اٹھانے والا کسی ود مرے کا بوجھ نہیں اٹھا سکتک ان لوگوں نے اس منتقل قدر کا اطلاق کس طرح کیا؟ حضرت عمر فارون

ى كى أيك اور مثل ليجئد آپ كے زمانے ميں معرے كورنر

ك بينے نے ايك مصرى كويد كد كر بنزے بياكد: "تم بوك

تومیول کی اولادے سیافی سے پیش آتے ہو"۔ آپ نے اس

محورز اس کے بیٹے اور اس معری کو مدینہ بلوا بھیا۔ معری ع الح على بخروا اور كما: "اس الى طرح مارو اور كو! "م

ساتھ بی اس گورز کو بھی تنبیہہ کی کہ: الاگر تم نے بیٹے کی تعلیم کی ہوتی تو اس کے سرمیں میہ ختاس کیوں ساتا کہ بردوں کی

اولاد ب اس لیے اسی قانون کو اینے ہاتھ میں لینے کا حق

صاحبان نظرو فکر اید متیجہ تھا اس تعلیم کا جس کے تحت قوائین فطرت کو مخرکر کے ان سے حاصل کردہ توانائی کو قرآن پاک کے اُصولوں (منتقل اقدار) کی روشنی میں خرج کیا گیا ہے

. ب آج وه تعلیم کی ایک صحیح جت آج کی تعلیم کو ریکھتے موت استعارة" كمتا مول

تنمائی کے نازک کموں میں' کچھ تم ہی ستارہ! بات کرو تم نے تو وہ شب و کیمنی ہو گی جس شب کی سحر ہو جاتی ہے میری شب کی سحر تو نہیں ہوتی۔ "م نے تو وہ شب دیکھی

ہو گ" کچھ بتاؤ تو سی اس شب کی سحر کیسے ہوا کرتی ہے۔ ہم تو ستاروں سے یہ بھی نہیں کہ سکتے۔ ہم یہ جو شب کی بار کی

طاری ہوئی ہے اس میں نمود سحرک کوئی کن بھی نظر نہیں شم ہوئی ہے کماں کلید

سروش روزگار پکھ تو<sup>-</sup> ميرب قرآني رفيقو! پڙھ ليج آيك اور شعر بھي

مم شدہ راستوں کے واستان غبار کھے تو

اب تو ہمارے مم شدہ راستوں کے ویر انوں کی داستان غبار کنے والا بھی آپ کو کم کم ہی ملے گا۔ یمی ہے تعلیم کی وہ سیح جت جے ہم نے بکر فراموش کر دیا۔ یاد رکھے قوائین فطرت کا تعلق طبعی زندگ سے ہے۔ تعلیم جب انہیں اپنے مالع فرمان

لاتی ہے تو ان کے نتائج طبعی طور پر سامنے آتے ہیں۔ ان کا تعلق اور اطلاق مومن اور کافررِ کیساں ہوتا ہے۔ مومن' فطرت کی ان قوتوں کے ماحصل کو قرآن پاک میں دی منی متقل اقدار کے مطابق استعال کر تا ہے۔ بس فطرت کی قوتوں

کے ماحصل کو استعل کرنے سے کافر اور مون کا فرق رو تا ہے اور یہ کام تعلیم کے ہاتموں ہوتا ہے۔ یی بے تعلیم کی صحیح

تام ہے

فروری 2000ء

## قرآن مجيد

زندگی کے بنیادی مسائل اور کائنات کے اہم حقائق سے بحث کرتا ہے اس کی عظمت 'صداقت اور حقانیت اس وقت نکھر کر سامنے آ سکتی ہے جب بیہ معلوم ہو کہ ان مسائل اور حقائق کے متعلق

### o انسانی ذہن نے o

وحی کی مدد کے بغیر' خالص عقلی طریق کار سے کیا سوچا اور وہ کس نتیجہ بر پہنچا ہے۔ لیکن میہ مسائل اور حقائق اس قدر وسیع اور ان سوچنے والوں کی تعداد اتنی کثیر ہے کہ آپ کے لئے ان سب کا مطالعہ نا ممکن

نہیں تو مشکل ضرور ہے۔ مفکر قرآن علامہ پرویزؓ نے آپ کی یہ مشکل بھی آسان کر دی انہوں نے کیا یہ ہے کہ ان مسائل و حقائق کے متعلق' افلاطون سے لے کر عصر حاضر تک کے چوٹی کے مفکرین' مورخین' علائے اخلاقیات و

حقائق کے سطلق افلاطون سے سے سر سرحاسر ملک سے پیل مسلسہ میں افلاطون سے سے سرحاسی کا عمرانیات ' معاشیات ' سیاسیات اور ماہرین علوم سائنس کی شخفیق کو ایک کتاب میں افلمبند کر دیا ہے۔ جس کا عمرانیات ' معاشیات ' سیاسیات اور ماہرین علوم سائنس کی شخفیق کو ایک کتاب میں افلمبند کر دیا ہے۔ جس کا

انسان نے کیاسوچا؟

یہ کتاب آپ کو سیکروں کتابوں کے مطالعہ سے بے نیاز کر دے گی اور آپ کے سامنے سے حقیقت بھی آ جے گی کہ عقل انسانی کو وحی کی روشنی کی ضرورت کیوں ہے؟

قيمت (علاوه دُاك پيكنگ خرچ) سٺودُ ننس ايديش =/Rs. 125

قبت (علاوه ذاك پيكنگ خرچ) اعلى ايديشن ==250/

مينجر طلوع اسلام ٹرسٹ

#### بسم الله الرحمان الرحيم

(آخری قبط)

ابو شهاب رفيع الله

# منكرين حديث كون بين؟

(11) شادی سے پہلے منسوبہ کو دیکھنا: - آج اگر کوئی خاندان اس بات کی اجازت دیتا ہے کہ منسوبہ کو شادی سے پہلے

د کھ لیا جائے تو فورا '' یہ فتوی صادر فرما دیا جاتا ہے کہ یہ سب کھے مغربی تمذیب کی اندھی تقلید کا نتیجہ ہے۔ لیکن ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ان حضرات کی نظروں سے اس مضمون کی کوئی صدیث نہیں گذری۔

وعن مغيرة ابن شعبة انه خطب امراة فقال النبى صلى الله عليه وسلم انظر اليها فانه احترى أن يودم بينكما - (رواه الخمسة الا أبا داؤد) يُل اللوطار جلد 6

۔.. (ترجمہ) حضرت مغیرہ بن شعبہ سے روایت ہے کہ انہوں نے ایک عورت سے منگنی کی تو حضور بالطام نے فرمایا کہ اس عورت کو دیکھ لو کیونکہ یہ تہمارے درمیان محبت پیدا کرنے کے لئے

صروری ہے۔ علامہ شو کانی نے ٹیل الاوطار میں اس باب میں پوری پارٹی احادیث نقل کی ہیں۔ ان احادیث پر عمل کرنے والوں کو آج سے

طعنے دیئے جا رہے ہیں کہ وہ ایبا مغربی تمذیب کی بھونڈی نقالی میں کر رہے ہیں-(12) ملی کر بغتہ جماح سال مغرب کر مسال الم

(12) ولی کے بغیر فکاح: اس مضمون کی بہت می احادیث بیں جن میں یہ عظم پایا جاتا ہے کہ ولی کے بغیر فکاح جائز نہیں۔ (قرآن کریم کی روے مغر می میں فکاح نہیں ہو سکتا اور بالغ کے لئے ولی کی ضرورت نہیں بجز اس کے کہ عورت خود می کمی کو ابنا چیمار کار مقرر کر دے۔ طلوع اسلام)

عن ابى موسى عن النبى صلى الله عليه وسلم قال لانكاح الا بولى (اينا" مغر 126)

م مدے رہ بوسی رہیا حرادا، (ترجمہ) حضرت ابو موسیٰ سے روایت ہے کہ نبی اکرم مالیا نے فرال ملک اماد سے کر اف نکا د مازد نہم ہے۔

فربلیا کہ ولی کی اجازت کے بغیر نکاح جائز نہیں۔ دوسری روایات میں یہاں تک حضور ملٹایکا نے واضح فرما دیا ہے کہ اگر کوئی عورت ولی کی اجازت کے بغیر نکاح کرے گی تو

ہے یہ اس یوں حورت وں می اجازت سے بعیر نام سرے می تو اس کا نکاح باطل ہے (ایشا" صفحہ 127)- ان دو سری اخادیث میں یہ تقریح بھی ہے کہ یہ اجازت صرف کنواری لڑکی سے ضروری ہے 'بوہ یا مطلقہ کے لئے اس کی ضرورت نہیں۔ احادیث میں

اس مسلد کی اتنی وضاحت بیان ہوئی ہے کہ یہ ان معدودے چند مسائل سے ہے جن پر سحابہ کرام کا اجماع ہے اور اکثر فقہا امت کا مسلک ہے۔ ملاحظہ ہو۔

وقد ذهب الى هذا على و عمرو ابن عباس و ابن عمرو ابن مسعود و ابو هريرة و عائشة و الحسن البصرى و ابن المسيب و ابى بشرمة و ابن ابى ليلى و العترة و

لا يصح العقد بدون ولى قال ابن المنذر انه لا يعرف عن احد من الصحابة خلاف ذالك. (الينا" صحّم 128) (رّجم) حعرت ابن عباس"، حعرت (رجم)

احمدو اسحق و الشافعي و جمهور اهل العلم فقالو

ابن عرف معرت ابن مسعود ، معرت ابو بريرة ، معرت عائشة ، معرت حسن البعري ابن المسب الم ابن شرمت الم ابن الى

لیل ائم الل بیت الم احر الم اسال الما شافعی اور جمور الل علم كاليمي مسلك ب كه ولى كے بغیر نكاح جائز نهیں ہے۔

(نيل الاوطار جلد 6 صفحه 137)

روایت کی ہے ، مجہول ہے۔

بوجها تو انهون نے کما کہ:

ہونا۔ ہمارے علماء کی کیسی شان ہے؟

اصل نہیں۔

علامہ شوکانی اس حدیث کے متعلق بحث کرتے ہوئے

في استاده رجل مجهول وهو الراوي له عن ابن حريح

(ترجمه) اس مدیث کا ایک راوی جس نے ابن حری سے

ابن ابی حاتم نے اس حدیث کے متعلق اپنے باپ سے

هذا كذب لا اصل له (اينا")- يه جموت ب اس كى كوئى

تصیح احادیث کو چھوڑ کر ان کے مقابلے میں الی ضعیف

حدیثوں پر عمل کرنا جو اسلامی مساوات کے چرے تک کو مسنح

کر دیں' اور پھر بھی ''اہل حدیث'' ہونے میں کوئی کمی واقع نہ

(14) اعلان نکاح :- ہارے معاشرے میں کی شادی کے

موقع بر اگر کچھ معمولی سا گانا بجانا بھی ہو تو ''دیندار'' لوگ اس

شادی کا بائیکاٹ کرنا اینا اسلامی فرض سجھتے ہیں۔ ان کا ارشاد یہ ہو تا ہے کہ اسلام میں گانا بجانا مطلقاً" حرام ہے۔ اس لئے جس

شادی میں یہ حرام چیزیں یائی جائیں گی وہ کیسے اسلامی ہو سکتی

ہے۔ حالاتکہ آگر احادیث شریف کو دیکھا جائے تو ان سے معلوم

ہوتا ہے کہ حضور طالعظ نے ایبا کرنے کی نہ صرف اجازت دی

ہے' بلکہ بعض مواقع پر اسے ضروری قرار دیا ہے۔ ان بہت ی

عن محمد بن حاطب قال قال رسول الله صلح الله عليه وسلم فصل ما بين الحلال و الحرام الدف

(ترجمه) محر بن حاطب رسول الله المعالم علم علمات كليات الم

کہ آپ نے فرمایا کہ طال اور حرام گاہ کے معالم ا

والصوت في النكاح رواه الخمسة الا ابا داؤد

ب کہ نکاح کے موقع پر وف علا جائے ا

احادیث میں سے صرف ایک ملاحظہ ہو۔

(الينيا" صفحه 199)

فرماتے ہیں۔

17

السند كاست كه اس ير اجماع صحابه ب-

🕮 مسلم كفاء ت - حارب بال شاديون مين جو ذات

یات کا خیال رکھا جاتا ہے اس کی بنیاد جارے علاء کا بد مسکلہ

ے کہ شادی کے وقت میاں ہوی میں کم از کم چھ امور میں

یری (کفاءت) ضروری ہے۔ (۱) اسلام۔ (2) حسب نسب۔

آزادی- (4) پیشه و حرفه- (5) دیانت- (6) مال و دولت-

یہ مسلک نہ صرف قرآن کی بنیادی تعلیم کے خلاف ہے

بلکہ احادیث کے بھی واضح طور پر مخالف ہے۔ قرآنی تعلیمات تو

کنوء کے گئے صرف ایک ہی معیار قرار دیتی ہیں یعنی

معتقوی علی مدر اسلام میں شادیوں میں ایس کوئی تفریق روا نہیں

ر کھی جاتی تھی بلکہ اس دور میں مساوات کا ایبا اعلیٰ سبق سکھایا جا ا تھا کہ ہاشی خاندان کی عورتوں کی شادیاں غلاموں تک سے

کر دی گئیں۔ حضرت زید کی شادی کا ذکر قرآن مجید میں

قیامت تک کے لئے محفوظ کر دیا گیا ہے۔ تو سوال یہ پیدا ہو تا

ہے کہ اگر یہ تھین مسئلہ جس نے ہمارے معاشرہ میں ذات

یات کا نظام مروج کر دیا ہے عظاف قرآن و سنت ہے تو مولوی

صاحبان کے پاس اس کی کیا دلیل ہے۔ اُن کی طرف سے اس

وعن ابن عمر أنه صلح الله عليه وسلم قال العرب

اكفاء بعضهم لبعض قبيلة لقبيلة وحى لحى و رجل لرجل الاحاثك وحجام (نيل الاوطار جلد 6- صفح 137)

(ترجمه) حفرت عبدالله بن عمر سے روایت ہے کہ حضور مالھا

نے فرمایا کہ عرب ایک دو سرے کے کفوء ہیں۔ ایک قبیلہ

دو مرے فبیلے کا اور ایک جھوٹا قبیلہ دو سرے جھوٹے قبیلے کا اور

ایک مرد دوسرے مرد کا بجزنور باف اور عجام کے۔

کی تائید میں یہ ضعیف حدیث پیش کی جاتی ہے۔

' علیہ تھے کی میں کر حیران ہوں گے کہ جارے مولوی

السین کا سلک ان احادیث رسول کے خلاف اور صحابہ کرام ؓ

الساس اور جمور فقها کے بالکل الث ہے۔ اتنی بہت سی مجی السائت الكار كر وينے كے باوجود ان كے الل حديث مونے

السين الله في فرق نهيس آيا۔

بحث كرتے ہوئ لكھتے ہيں۔

ضعفه غير واحدمن الائمة

(نيل الاوطار جلد 6- صفحه 159)

قرار دیا ہے۔

پاس چار سے زیادہ بویاں تھیں۔ اسلام لانے کے بعد حضور

کو طلاق وے دینے کا تھم ریا تھا۔ علامہ شوکانی اس حدیث پر

حديث قيس بن الحارث و في رواية الحارث بن قيس

في اسناده محمد بن عبدالرحمن بن ابي ليلي و قد

(ترجمه) قیس بن حارث کی حدیث اور دوسری روایت کے

مطابق حارث بن قیس کی حدیث کے ایک راوی محمہ بن

عبدالر حن بن الى ليل بين جن كو أكثر ائمه حديث نے ضعیف

یہ تو ہے اس مدیث کی حقیقت جس سے چار شادیوں کا

جواز ثابت کیا جاتا ہے۔ یہ جواز جیسا کچھ بھی ہے' روسری

احادیث سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ اجازت بعض شرائط اور قیود

کے ساتھ محدود ہے۔ اس بارے میں ایک اہم حدیث ملاحظہ

عن المسور بن مخرمة قال سمعت رسول الله صلى

الله عليه وسلم يقول وهو على المنبر أن بني هشام

بن المغيرة استاذ نوني ان ينكحوا انبتهم على ابن ابي

طالب فلا انن ثم لا انن الا ان يريدابن ابي طالب ان

يطلق ابنتى وينكح ابنتهم فانما هى بضغة منى يرينى

(ترجمه) حفرت مسور بن مخرمه سے روایت ب که انهول نے

حضور ملیظ کو منبر نبوی پر یہ ارشاد فراتے ہوئے سنا کہ بنی ہشام

بن مغیرہ نے مجھ سے اجازت چاہی ہے کہ وہ اپنی بیٹی کی شادی

حضرت علی ہے کر دیں۔ پس میں اس کی ہر کز اجازت نہیں

وے سکتا۔ اگر حضرت علی چاہتے ہیں تو میری بیٹی کو طلاق دے

ما ارابها و يوذيني ما اذاها-(بخاری شریف کتاب النکاح۔ جلد دوم)

میں ایک حدیث جس کا مضمون یہ ہے کہ قیس بن حارث کے

اس مضمون کی کئی احادیث ہیں کہ نکاح کا اعلان کرد اور

طلوع اسلام

یوں حتم کرتے ہیں۔

لهوما لم يخرج عن حدالمباح

(نيل الاوطارب جلد 6- صفحه 201)

انہیں کون پوچھ سکتا ہے۔

اس ير وف بجاؤ- (اعلنوا النكاح و اضربوا عليه بدف)-

امام مالک کا مسلک اس کے مطابق ہے۔ ان کے نزدیک شادی

کے موقع پر دف بجانی لازمی ہے۔ چنانچہ اس موضوع پر تمام

و في هذا الحديث اعلان النكاح بالدف و الغناء

المباح. و فيه اقبال الامام الى العرس و ان كان فيه

احادیث کے ساتھ یہ سلوک صرف متبعین حدیث ہی کر

سکتے ہیں۔ کیونکہ یہ لوگ جاہے تمام احادیث کا انکار کر دیں بھلا

درمیان اننا اختلاف ہے کہ انہیں بالا خریہ فتو کی دینا پڑا کہ جار

بیوایل کی اجازت حدیث سے ملتی ہے نہ کہ قرآن مجید ہے۔

نواب صديق الحن خان صاحب تغير في البيان مي فرات

فاولى أن يستدل على تحريم الزيادة على الأربع

کئے مدیث سے استدلال کیا جائے نہ کہ قرآن ہے۔

احادیث کو نقل کرنے کے بعد علامہ شوکانی اس مسئلہ پر بحث کو

(ترجمہ) اس مدیث سے وف اور گانے کے ساتھ نکاح کے

اعلان کا جواز ملتا ہے اور جب تک بیہ گانا بجانا مباح کی مد سے نہ گزر جائے' اننے تک امام کے لئے اس میں شرکت جائز

(15) تعدد ازواج :- تعدد ازواج کے بارے میں آیت

فانكحوا ما طاب لكم من النساء مثنى و ثلث و ربع-

(پس تم شادی کرو ان عورتول سے جو تنہیں پیند ہوں۔ وو دو۔ تین تین- چار چار) کی تقیر کے بارے میں ائمہ تفیر کے

بالسنة لا بالقوان- (تغير في البيان- جلد 2- منح 168) (ترجمه) پس اولی یہ ہے کہ جارے زیادہ بولوں کی حرمت کے

اب وه احادیث ملاحظه هول جن میں میہ احکام ملتے ہیں۔ ان

عن نافع عن ابن عمر أن رسول الله صلى الله عليه

واله وسلم نهى عن الشغار و الشغار أن يزوج الرجل

(ترجمه) حفرت ابن عرام سے روایت ہے کہ حضور ملکھانے

نکاح شغار سے منع فرمایا اور نکاح شغار یہ ہے کہ ایک مخص

اپنی لڑکی دوسرے مخص کی لڑکی کے عوض بیاہ دے اور ان

اس واضح فرمان نبوی کے خلاف ہمارے بال اس فتم اور

اس سے ملتی جلتی نکاح کی کئی اقسام ابھی تک رائج ہیں اور ان

سے جو برائیاں بیدا ہوتی ہیں انہوں نے ہارے معاشرہ کو ہلا دیا

(17) **طلاق و** خلع - بعض حالات میں ایسی صورتیں بھی پیدا

ہو جاتی ہیں کہ میاں ہوی کا ایک دوسرے کے ساھ نباہ ناممکن ہو جانا ہے۔ اس لئے شریعت نے مرد اور عورت دونوں کو ایک

دوسرے سے علیمدہ ہونے کی اجازت دی ہے۔ اس مضمون کی

احادیث کو سامنے رکھتے ہوئے علامہ ابن رشد طلاق اور ظع کی

جعل الطلاق بيد الرجل اذ افرك المراة و جعل الخلع

ابنته على ان يزوجه ابنته و ليس بينهما صداق-

(رواه الجماعة) (نيل الاوطار جلد 6- صفحه 150)

دونوں کا حق مرکوئی نہ ہو۔

فرمایا ہے۔

19

طلوع اسلام

ریں اور ان کی بیٹی سے نکاح کر لیں۔ حضرت فاطمہ میرا جگر

گوشہ ہے۔ جو چیز اے تکلیف بننجاتی ہے وہ چیز کھے بھی اکلیف پہنچاتی ہے اور جو اسے ایذا دیتی ہے وہ میرے لئے بھی

باعث ایذا ہے۔

محدثین نے اس حدیث کو صیح قرار دیا ہے (ملاحظہ ہو فتح

الباري شرح البخاري جلد 9- صفحه 187 مطبوعه مقر) صاحب فتح

الباری نے اس مدیث پر جو کمبی چوڑی بحث فرمائی' اس کا خلاصہ وہ ان الفاظ میں پیش کرتے ہیں:

ومحصل الجواب أن فأطمة كانت أذ ذاك كما تقدم

فاقدة من تركن اليه ممن يونسها و يزيل و حشتها من

ام او اخت (الينا")

(ترجمه) اور تمام بحث كا ماحصل بير سے كه ان ونوں حضرت

فاطمة كى موانست اور ان كى وحشت دور كرف كے لئے والدہ يا

بہنیں نہیں تھیں۔ اس لئے حضور ملھیرانے آپ کی موجودگی میں حضرت علی ا

کو ووسری شادی کی اجازت دینے سے انکار کر دیا تھا۔ اس حدیث سے یہ حقیقت ابھر کر سامنے آجاتی ہے کہ دو سری شادی

کے لئے اپنی پہلی ہوی یا اس کے لوا حقین کی رضامندی حاصل كرنا ضروري ہے۔ اس حديث كو رسول الله الهيام كا الفرادي

عللہ مجی قرار نہیں ویا جا سکا۔ کیوں کہ آپ نے اجازت نہ

رینے کے اس نیصلہ کا اعلان منبر نبوی پر رونق افروز ہو کر کیا

📆 پابنديال لگا دي گئي بين تو اس صحح حديث كي خالفت مين

اللہ مولوی حفرات جو شور مچا رہے ہیں' اس کی کوئے ہر

اللہ نے سائی دے رہی ہے۔

(ترجمه) شریعت نے مرد کو طلاق کا حق دیا ہے جب وہ عورت

سے نفرت کرے اور عورت کو نلع کا حق دیا ہے جب وہ مرد

تعریف ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں۔

بيدالمراةاذا فركت الرجل (بدايته المجتهد جلد 2- صفحه 68)-

ہے نفرت کرے۔

کیکن آج ہم مرد کو تو یہ حق آزادانہ دیتے ہیں اور آگر عورت اس شرع حق کو استعال کرنے کی اجازت طلب کرے تو

منع الفاظ من منع

آج جب اس حدیث کے عین مطابق تعدد ازواج پر الی

🐠 تُکاح شغار :- نکاح شغار سے مراد یہ ہے کہ دو

الله الله الله المرابع الله الله المرح سرانجام دی جائیں کہ

ﷺ ﷺ کوئی حق مرنہ ہو بلکہ ان کا مرایک دوسرے کا

ریے کو طلاق بدعت کتے ہیں۔ لینی طلاق دینے کا وہ طریقہ جو

اسے معلی تندیب کا مسموم اثر قرار دیا جاتا ہے۔

(18) طلاق برعت: ایک ہی جلس س تین طلاقیں دے

فروری 2000ء

اطلوع اسلام

ہوئے فرماتے ہیں۔

صغح 155-154)

ویتے ہیں۔

"بیک وقت تین طلاقیں دے کر عورت کو جدا کر ریٹا

نصوص صریحہ کی بنا پر معصیت ہے۔ علمائے امت کے درمیان

اس مسلم میں جو اختلاف ہے وہ صرف اس امر میں ہے کہ الی

تین طلاقیں ایک طلاق رجعی کے تھم میں ہیں یا تین

طلاق مغلّظہ کے تھم میں۔ لیکن اس کے بدعت اور

معصیت ہونے میں کی کو اختلاف نہیں۔ سب سلیم کرتے ہیں

کہ یہ فعل اس طریقہ کے خلاف ہے جو اللہ اور اس کے رسول

نے طلاق کے لئے مقرر فرمایا ہے"۔ (حقوق الزوجین طبع ہفتے۔

اس برائی کو جو احادیث نبوی کے سخت خلاف ہے جب

قانونا" ختم کیا گیا تو وہی لوگ جو اس کے متعلق اوپر والے نیصلے

دیا کرتے تھے' اسے بحال کرنے کے لئے دوبارہ سرتوڑ کو مشتوں

میں مصروف ہیں اور اسے اسلام کی سب سے بردی خدمت قرار

(19) بیچول کی تربیت : بیچوں کی تربیت کو جو اہمیت حضور

مظیم ویتے تھ اس کا اندازہ مندرجہ ذیل صدیث سے ہو گا۔

انا و امراة سفعاء الخدين كها تين يوم القيمة و اوما

بالوسطى والسبابة امراة امت عن زوجها ذات منصب

و جمال حببت لفسها على يتاماها حتى بانوا او

ما توا- (سنن ابوداؤد جلد دوم- باب في فضل من عال اليتاي)

(ترجمه) حضور ملطیط نے فرمایا کہ وہ بیوہ عورت جو عزت اور

حن رکھنے کے باوجود اپنے بن باپ کے بچوں کی خاطر دو سری

شادی سے باز رہے آآئکہ وہ نیچ بوے ہو جائیں یا مرجائیں

اور ان کی خدمت کرتے کرتے اس کے چرے کا رنگ بدل

جائے تو قیامت کے دن' میں اور وہ بیوہ عورت اس طرح قریب

قریب ہول کے جس طرح یہ دو انگلیاں اور آپ نے انگشت

احادیث رسول کے خلاف ہے۔ چونکہ ہمارے علماء کو بھی پیہ حقیقت کشلیم ہے اس کئے اس بارے میں احادیث نقل کرنا تخصیل حاصل ہے۔ مولانا ابو الاعلیٰ مودودی اس پر بحث کرتے

شاوت اور ﷺ کی انگل کی طرف اشارہ کیا۔

اللہ مالھیکا کے نزدیک پندیدہ عمل ہے لیکن آج کوئی اس معاملہ کی اہمیت جنا کر خاندانی منصوبہ بندی کی ترغیب دے تو اس کے

سے موجود اولاد کی مناسب تربیت کے لئے کی جائے تو وہ رسول

خلاف ملک میر مهم چلائی جاتی ہے۔

کرتے ہوں۔ علامہ ابن تیمیہ فرماتے ہیں۔

(20) ضبط ولادت :- امت مسلم کے جاروں نقبی زاہب

کے ائمہ کے درمیان اکثر مسائل میں اختلاف ہے لیکن اس

مسکلہ کے بارے میں احادیث اتنی واضح ہیں کہ ان کو سامنے

ر کھتے ہوئے چاروں ائمہ اسے جائز قرار دیتے ہیں۔ حقیقت بیہ

ہے کہ بہت کم مسائل ایسے ہیں جہاں یہ چاروں ائمہ الفاق

أما العزل فقد حرمه طائفته لكن الائمة الاربعة على

(مختصر الفتاري المصريته لابن تيميه صفحه 426)

(ترجمه) کچھ الل علم نے عزل کے جواز کو تتلیم نمیں کیا لیکن

نداہب اربعہ کے ائمہ کے زدیک یہ بیوی کی اجازت سے جائز

کیکن آج ہمارے مولوی صاحبان اس بارے میں نہ صرف

ورجنول احادیث کا انکار کر رہے ہیں بلکہ صحابہ کرام اور ووسرے

سلف صالحین کی اکثریت نے جو فیصلہ دیا ہے اس کی ڈٹ کر

بچول کو پیدا ہونے سے روکنا ہے اور اگر یہ ایٹار و قربانی پہلے

پہلے سے موجود بچوں کے لئے شادی سے باز رہنا یقینا مزید

یمی نہیں بلکہ محابہ کرام جمال محسوس کرتے ہتھے کہ آبادی کا دیاؤ برسے رہا ہے وہاں وہ لوگوں کو خاندانی منصوبہ بندی کی

جوازه باذن المراق

ترغیب دیتے تھے۔ مشہور اسلامی جرنیل عمرو بن العاص نے مصر من جب می محسوس کیا تو آپ نے ان کو یہ خطبہ دیا تھا۔ اياكم و كثرة العيال (نوح معر صخر 139- والنوم الزابرة

جلد 1 صغه 72-)

مخالفت کر رہے ہیں۔

(ترجمہ) کثرت عیال سے بچو۔

21

احادیث کا مخالفین کے پاس کوئی جواب شیں۔ لیکن ان کی سیاس مجوریاں انہیں اس کی مخالفت پر اکساتی ہیں تو وہ کچھ غیر متعلق

(21) كثرت امت :- ضبط ولادت ك متعلق صحيح اور واضح

احادیث کو پیش کرتے ہیں۔ چنانچہ صبط ولادت کی مخالفت میں

چند الی احادیث پیش کی جاتی ہیں جن کا مضمون یہ ہے کہ

رسول الله ما الله المالية كثرت امت جائب تھے ماكه وہ قیامت کے دن

دوسری قوموں پر فخر کر سکیں۔ یہ حدیثیں تمام کی تمام ضعیف

ہیں کیکن چونکہ انہیں اکثر ضبط ولادت کی مخالفت میں پیش کیا

جاتا ہے اس لئے ہم مناسب سمجھتے ہیں کہ ان تمام احادیث اور

ان کے بارے میں ائمہ حدیث کے فیلے کو نقل کر دیں تاکہ

عامتہ الناس کو زیادہ ویر تک دین کے نام پر بے وقوف بنانے کی کوشش نه کی جائے۔ سب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ حدیث

کی مشہور و مقبول چھ کتابوں تینی صحاح سنہ میں اس مضمون کی

ممیں ایک حدیث بھی نمیں ملتی۔ یہ دوسرے درجہ کی حدیث کی کمابوں میں' جو غیر معروف ہیں' ملتی ہیں۔ اب ان کی تفصیلات

عن ابن عمر عند الديلمي في مسند فردوس قال قال رسول الله صلى الله عليه واله وسلم حجوا تستغنوا وسافروا تصحوا و تناكحوا تكثروا فاني اباهي بكم

طلوع اسلام

الامم (نيل الاوطار جلد 6- صفحه 1) (ترجمه) مند فردوس (حدیث کی غیر معروف کتاب) میں حضرت عبداللہ بن عمرے روایت ہے کہ حضور ملاییم نے فرمایا۔ جج کرو

غنی ہو جاؤ گے۔ سفر کرو صحت مند ہو جاؤ کے اور نکاح کرو تو زیادہ ہو جاؤ گے۔ پس میں تمہاری کثرت کی وجہ سے دوسری امتوں پر فخر کرونگا۔ اس ضعیف صدیث کے متعلق ائمہ صدیث کا فیصلہ بھی س

و في اسناده محمد بن الحرث عن محمد بن عبدالرحمن السليماني وهما ضعيفان- (اليما") (ترجمه) اس حدیث کی اساد میں محمہ بن الحرث نے محمہ بن

علامہ شوکانی نے اس موضوع کی تمام کی تمام احادیث جو

تعداد میں بانچ ہیں حضرت ابن عمرٌ حضرت ابو امامہ مضرت حرملتة عضرت عائشة أور حضرت عياض بن عنم كي

بیں کہ یہ سب کی سب احادیث ضعیف ہیں۔ ضبط ولادت کی

بھی کتے جا رہے ہیں۔

ے:

روایات سے نقل کیا ہے' (ملاحظہ ہو نیل الاوطار جلد 6- صفحہ 107) اور ان کے بنچے ائمہ حدیث کے فیصلے بھی نقل کرتے گئے

مخالفت کرنے والے علماء کو اکثر میں نے چیلنج کیا کہ وہ صدیث کی

کی مشہور کتاب لین صبح بخاری' صبح مسلم' سنن' زندی'

نىائى، ابوداۇر وغيرە ميں اس مضمون كى كوئى حديث دكھا دىي

لیکن انہیں کوئی کامیابی نہ ہو سکی۔ دیکھئے کس طرح ان حضرات

کی سایس مجبوریوں نے انہیں صحیح احادیث کے انکار اور جھوٹی

احاديث كا سارا لينے بر مجبور كر ديا ہے۔ يد حضرات على الاعلان

یہ خلاف ورزی کر رہے ہیں اور پھر اپنے آپ کو محب حدیث

(22) مخابرہ :- مخابرہ کی تعریف شاہ ولی اللہ نے سے بیان فرمائی

المخابرة ان تكون الارض لواحد والبذر و البقر

(ترجمه) مخابرہ کی تعریف یہ ہے کہ ایک محض کی صرف زمین ہو

اور دوسرے کی طرف سے بل جلانے والے جانور ' جے اور محت

جارے ملک میں زمین کی کاشتکاری زیادہ تر اس اصول کے

مطابق ہوتی ہے۔ اس معالمہ کے متعلق کئی احادیث میں جن

(l) عنجابر ابن عبدالله قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول من لم يذر المخابرة فلياذن

میں سے ایک دو ملاحظہ ہول-

بحرب من الله و رسوله

(سنن ابوداؤد) معرى جلد دوم منحد 235)

والعمل من الاخر- (جمت الله البالغه جلد 2- صغر 343)

عبدالرحمٰن السلمانی سے روایت کیا ہے اور یہ دونوں کے دونوں

(ترجمه) حفرت جابر بن عبدالله سے روایت ب که میں نے

رسول الله منافيظ كو بير كيته ہوئے سناكہ جو مخص مخابرہ كا معاملہ ' لینی زمین کی بٹائی چھوڑنے پر تیار نہ ہو وہ اللہ اور اس کے

رسول کے ساتھ لڑائی کرنے پر تیار ہو جائے۔ (2) عن زين بن ثابت قال فعلى رسول الله صلى الله

عليه وسلم عن المخابرة قلت وما المخابرة؟ قال ان

تاخذالارض بنصف اوثلث او ربع (الفا")

(ترجمه) حفرت زید بن ابت سے مروی ہے کہ حضور الھیا نے

مخابرہ سے منع فرمایا۔ میں نے سوال کیا کہ مخابرہ کیا چیز ہے تو آپ نے فرمایا کہ نصف کیا تمائی یا چوتھائی کی بٹائی ہر زمین کی

ملاحظه ہو کہ ایک طرف احادیث رسول اللہ ماٹھیم ایبا معالمہ

كرفے والول كے لئے الى مزاكا اعلان كر ربى ہے جو سود كے کاروبار والوں کے لئے قرآن حکیم نے مقرر کی ہے اور دوسری

طرف دوسرول کو محرین حدیث کا طعنه دینے والے حفرات

اس سود کو جائز ثابت کرنے کے لئے کتابوں پر کتابیں لکھ رہے

(23) مکہ شریف کے مکانوں کا کرایہ: سود کی حرمت سے شاید کسی مسلمان کو انکار نہیں لیکن جارے ہاں اس بارے

طلوع اسلام

کاشت کرنا۔

میں بالکل بی عجیب و غریب طرز عمل اختیار کیا گیا ہے۔ لین جن چیزول کو رسول الله الله این زبان مبارک سے سود قرار دے گئے ہیں علب کرام اور سلف صالحین بھی اسے سودی منجھتے رہے' آج ہمارے علماء اسے بالانقاق جائز قرار دے رہے ہیں۔ تخابرہ کے معاملہ کی تفصیل آپ کی نظروں سے گزر چکی

-- اب ایک اور ویا ای مئله المانظه او- اور یه مئله ب كمد شريف ك مكانول كاكرابيد مزك كى بلت بي ب كد جن ائمه کی تقلید کا جم وم بحرتے ہیں وہ بھی اس معاملہ کو سود ہی قرار دیتے ہیں۔ حدیث شریف اور اس کے ساتھ ہی اتمہ احتاف كا فتوى ملاحظه هو\_

ويكره اجارتها ايضا لقوله عليه السلام من أجر ارض

مكة فكانما اكل الرباء

(بدايه اخيرين كتاب الكراية مفيد 473)

الله لا يحل بيع رباعها و اجارة بيوتها- (اينا")

اس کے حاشیہ یر یہ حدیث بھی دی حمی ہے۔

رسول الله صلى الله عليه وسلم مكة حرام حرمها

روی ابن ابی شیبة فی مصنفه عن مجاهد قال قال

(ترجمه) ابن الى شبه نے مصنف من مجلد سے يه مديث بيان كى

ب كه حفور الطائع نے فراما كه كه شريف حرمت والى جكه

-- اس كے مكانول كا يينا يا ان كاكرايد وصول كرنا حرام --

لیکن آج دنیا میں سب سے زیادہ اونچے کرائے انمی مکانوں

ك لئے جاتے ہيں اور مارے علاء جنول نے سود كے جور

وروازے بند کرنے کے لئے بدی بری کتابیں تکمی بی اس سود

(24) ربلو الفضل - سود کی تیری هم سے احادیث

رسول میں غیر میم الفاظ میں سود کا می موا کیا ہے وہ دبلو

الفعنل ب- ان تمام احادیث كا كم و بیش ایك بی مضمون ب-

الذهب بالذهب مثلا بمثل وزنا بوزن يدا بيدو الفضل

(ترجمه) سونے لیخی ویناروں کا تباولہ برابر برابر وزن کے مقابلے

اور وست بدست ہونا چاہئے۔ (اور اگر بیر ایبا نہ ہو) بلکہ پکھ

ووسری روایات میں جاندی کے الفاظ بیں جن سے مراد

اس سود کی تشریح مولانا مودودی صاحب کی زبانی سنتے:

" قديم نمانے ميں تمام سے خالص جاندي سونے کے ہوتے سے

اور ان کی قیت دراصل ان کی جاندی اور ان کے سونے کی

دبوا- (بدایه اخیرین کتاب الرف مخه 64)

نیادہ لیا ویا جائے تو بیہ سود ہے۔

ورہم کے سکے ہیں۔

کی طرف بھول کر ایک اشارہ تک بھی نہیں کرتے۔

اس فرمان نبوی کے مطابق کہ جس نے ان کا کرایہ وصول کیا اس نے گویا سود کھایا۔

(ترجمه) (کمه شریف کے مکانوں کا) کرایہ لینا پیندیدہ امرے

طال ہے۔

ان ما يتخذ من الجنطة و الشعير و العسل و الذرة حلال عند ابي حنيفته ولا يحد شاربه عنده و ان

حلال عند ابى حنيفته ولا يحد شاربه عند، سكرمنه (برايه م عند) سكرمنه (برايه مع تحمله فتح القدير جلد 8 سفح 160)

سکو ملک رہر میں اسلمان کا میں اسلمان کے ایک جائے وہ (ترجمہ) گیہوں 'جو' باجرہ اور شد سے جو شراب بنائی جائے وہ

الم ابو طنیفہ کے نزویک طال ہے اور اس کے پینے والے پر کوئی شری حد نہیں گھے گی جاہے اس کے پینے سے نشہ ہی

کیوں نہ ہو جائے۔ بی نہیں' بلکہ جن دو چیزوں (لینی انگور اور تھجور) کی شراب کی حرمت کو فقہاء نے تشکیم کیا ہے' اگر انہیں ملا کر

شراب بنائی جائے تو پھر وہ بھی حرام نہیں رہتی۔
ولا باس بالخلیطین لما روی عن ابن زیاد انه قال
سقانی ابن عمر شربة ما کدت اهتدی الی منزلی۔
ففدوت الیه من الفد فاخبرته بذالک فقال ما زدتک
علی عجوة و زبیب و هذا نوع من الخلیطین وکان

مطبوخا۔ (الینا") م 161)

(ترجمہ) اور اگور اور مجور کی آمیزہ شراب (خلیطین) میں بھی کوئی حرج نہیں جیسا کہ ابن زیاد سے روایت کیا گیا ہے کہ حضرت ابن عمر نے مجھے ایک مشروب بلایا کہ میں نشہ کی دجہ سے گھر کے راستہ سے مجلک گیا۔ دوسرے دن ان کے پاس جا کر اس کا ذکر کیا کہ ہم نے تھے مجور اور انگوروں کا ملا ہوا پختہ کہور اور انگوروں کا ملا ہوا پختہ میں نہا مطابق کے ایک فیم ہے۔

مشروب ہی تو بلایا تھا جو خلیطین ہی کی ایک قتم ہے۔

یہ تو ہم نے صرف ایک دو عبار تیں نقل کی ہیں۔ نقہ کی

کتابوں میں اس باب پر نظر ڈالئے تو صفحے کے صفحے الی جواز کی
صورتوں سے بھرے ہوئے ہیں اور شاید ہی کوئی صورت نجے

رہتی ہو جس میں اس شرعی حد کے نافذ ہونے کا امکان ہو۔ کیا

ہارے علاء قرآن و حدیث کے صریح خلاف ان جواز کی صورتوں کی کوئی شرعی ولیل لا سکتے ہیں؟

(26) شراب اور سرکہ :- شراب کو جائز قرار دینے کی ایک صورت یہ نکال جاتی ہے کہ اس میں تحوزا سا شک ڈال سون تھی۔ اس زمانے میں ورہم کو درہم سے اور دینار کو دینار کے بدلنے کی ضرورت ایسے مواقع پر پیش آتی جبکہ شاا " کسی شخص کو عراق ورہم کے عوض روی درہم ورکار ہوتے یا روی سینار کے بدلے ایرانی دینار کی حاجت ہوتی۔ ایک ضرورتوں کے مواقع پر یمبودی سابو کار اور دو سرے ناجائز نفع کمانے والے پچھ وگ اس طرح کا ناجائز منافع وصول کرتے تھے جیسا کہ موجودہ زمانے میں بیرونی سکوں کے مباولہ پر بٹاون کی جاتی ہے یا اندرون ملک میں روبیہ کی ریزگاری مانگنے والوں یا دس اور پانچ کا نوٹ بھنانے والوں سے پچھ بیسے یا آنے وصول کر لئے جاتے کا نوٹ بھنانے والوں سے پچھ بیسے یا آنے وصول کر لئے جاتے ہیں۔ یہ چیز بھی چونکہ سود خوارانہ ذائیت کی طرف لے جانے والی ہے اس لئے نبی مائیلیا نے تھم دے دیا کہ نہ تو اس چاندی سے والی ہے اور سونے کا تبادلہ سونے سے کی بیٹی سے والی ہے اور سونے کا تبادلہ سونے سے کی بیٹی سے جائز ہے اور نہ ایک درہم کو دو درہم کے عوض بیچنا درست ہے "۔ (سود جدید ایڈیش صفحہ 157)

جدید زمانہ کی اصطلاح میں اس کاروبار بینی ربلو الفضل کو زرمباولہ کا ناجائز کاروبار کما جاتا ہے۔ یہ ناجائز کاروبار آگرچہ دنیا کے ہر جصے میں ہوتا ہے لیکن جس وسیع پیانے پر جج کے موقع پر ہوتا ہے' اس کی مثال ملنی مشکل ہے۔ لیکن کسی اہل علم کو اللہ تعالی نے توفیق نہیں بخشی کہ وہ اس خلاف حدیث عمل کے خلاف آواز اٹھائے۔

ورد المراب المراب المراب المراب المراب كى حرمت كے بارے ميں قرآن و حديث كے احكام النے واضح اور مشہور ہيں كہ شايد الله كى مسلمان كو اس بارے ميں شك ہو ليكن فقد كى كتابول ميں ہم يہ و كي كر جران ہو كئے كہ ہمارے فقما رحم اللہ نے اس كى بعض صور توں كو جائز قرار وے ركھا ہے۔ خاص طور پر اس بارے ميں جو اقوال لهم ابو طنيفة كى طرف منسوب كئے جاتے برے ميں جو اقوال لهم ابو طنيفة كى طرف منسوب كئے جاتے برے طبیعت انہيں مانے پر تیار نہيں ہوتی۔ فقماء نے اپنے فيلے كى بنياد اس پر ركمى ہے كہ شراب صرف وہى حرام ہے جو

سیطے کی بیاد آن پر کری ہے کہ خرب کرے کا حرب ہے۔ آگوروں اور تھجوروں سے بنائی جائے۔ باتی جس چیز کی بھی بنائی جائے اور جاہے وہ نشہ آور ہی کیوں نہ ہو' وہ ان کے نزدیک تركوه و اذا سرق فيهم الضعيف قطعوه والذي نفسى بيده لو كانت فاطمة بنت محمد لقطعت يدها فقطع

يد المخز دمية (رواه احد ومسلم والنسائي-) (نيل الاوطار جلد 7 صفح 138)

(ترجمہ) تم سے پہلے کی قویں اس لئے ہلاک ہو گئیں کہ جب ان کا کہ آرمدا جہ ی کہ آتا قوالہ اسے تھوڑ وہ سے تھواں جس

ان کا کوئی بڑا چوری کرتا تھا تو اسے چھوڑ دیتے تھے اور جب کوئی کم حیثیت کا آدمی اس کا مرتکب ہوتا تھا تو اس کے ہاتھ

وی ہے بیت معارض کا ماری کا دیا۔ کاٹ دیئے جاتے تھے۔ اللہ تعالی کی قتم میری بیٹی فاطمہ پھی ایسا کرتی تو میں اس کا ہاتھ بھی کاٹ دیتا۔ پس مخزومی عورت کا ہاتھ

> کاٹ دیا گیا۔ اسی مضمون کی اور بھی کئی اصلامیث

اس مضمون کی اور بھی کئی احادیث ہیں جن میں سے وضاحت موجود ہے کہ جمال تک شرعی حدود کا معالمہ ہے ان میں شاہ و گذا کا کوئی امتیاز نہیں۔ لیکن جب ہم فقہ کی کمالوں

میں شاہ و گرا کا کوئی امتیاز خمیں۔ کیکن جب ہم فقہ کی تمابوں کے ورق النتے ہیں تو ہمیں یہ فرق نمایاں ملتا ہے اور ہمارے

ہاں بھی وہی کچھ مروج ہو گیا جس سے حضور مالی کے منع فرمایا تھا اور بادشاہوں کو اکثر شرع حدود سے منتنی قرار دے دیا گیا۔

برایه شریف کی ایک عبارت ملاظه مو: وکل شیی صنعه الامام الذی لیس فوقه امام فلا حد

عليه الا القصاص فانه يوخذ به و المال.

(ہدایہ مع شرح فتح القدر جلد 4 صفحہ 160) (ترجمہ) الم المسلمین جو کسی دوسرے الم کے تحت نہیں (لیمنی

(رجمہ) اہام السلمین جو سی دو سرے اہام سے تحت سیں (یسی خود مختار بادشاہ) اگر کوئی جرم کرے تو اس پر کوئی شرعی حد نافذ نہ ہو گی سوائے قتل یا لوگوں کے اموال کے۔

علامہ ابن عام صاحب شرح فتح القدر نے ان جرائم میں

زناکاری' شراب خوری' کسی پرناجائز شمت لگانا' یا چوری کا مرتکب ہونا وغیرہ شار کیاہے۔ (ایضا")

اب فقما کا یہ فتوی عنوان بالاکی احادیث کے سخت خلاف

ہے۔ اب معلوم نہیں ہارے مولوی صاحبان کس چیز کو صیح سیجھتے ہیں۔

یں (28) موسیقی کی حلت و حرمت :- موسیق کی حرمت دیا جائے تو وہ سرکہ میں تبدیل ہو جاتی ہے۔ اور پھر اس کا استعال جائز ہو جاتا ہے۔ ہدایہ میں ہے۔ و اذا تخللت الخمر حلت سواء صارت خلا بنفسها او

بشى يطرح فيها ولا يكره تخليلها وقال الشافعي يكره التخليل ولا يحل الخل الحاصل به

(ہدایہ مع تک ملته فتح القدیر جلد 8 صفحہ 166) (ترجمہ) اگر شراب کو سرکہ میں تبدیل کر دیا جائے تو وہ حلال

ے چاہے وہ خود بخود سرکہ بن گئی ہو اور یا اس میں کوئی چیز وال کر۔ اور شزاب کا سرکہ بنانا کروہ نہیں ہے۔ امام شافعی فرماتے ہیں کہ سرکہ بنانا کروہ ہے اور شراب سے حاصل شدہ سرکہ طال نہیں۔

اب ملاحظہ ہو کہ احادیث رسول اس بارے میں کیا فرماتی میں۔ ان کی روسے تو شراب کا سرکہ بنانا مطلقاً سرام ہے۔

عن انس بن مالك ان ابا طلحة سال النبى صلى الله عليه وسلم عن ايتام ورثوا خمرا- قال احرقها قال افلا اجعلها خلا؟ قال لا- (سنن ابو داؤد جلد 2- صغر 293)

رترجمہ) حضرت انس بن مالک سے روایت ہے کہ حضرت ابو طلحة نے رسول الله مالیا سے بعض تیموں کی شراب بو انہیں وراثت میں ملی تھی کے بارے میں یوچھا تو آپ نے

فرمایا کہ اسے گرا دیا جائے۔ حضرت ابو طلق نے اس کا سرکہ بنانے کی اجازت جاتی تو آپ نے اس سے بھی منع فرما دیا۔ معلوم نہیں وہ علماء حضرات جو دوسرول پر «مکرین

صدیث" کے فتوے لگانے کا شغل افتیار کئے ہوئے ہیں انہوں نے مجھی ان فیصلوں کو بھی محسوس کیا ہے یا نہیں جو احادیث

کے صریحا" خلاف ہیں۔ (27) بادشاہ کے خدائی حقوق :- قبیلہ مخروم کے ایک

اونچے گھرانے کی عورت چوری کے الزام میں بکڑی گئی تو اس کو معاف کرانے کے لئے جب حضور ؓ کے پاس سفار شیں پینچنے لگیں تو آپ ؓ نے منبر نبوی بر رونق افروز ہو کر بیہ خطبہ دیا۔

انما هلك من كان قبلكم بانه اذاسرق فيهم الشريف

تسوع اسلام

ئے بارے میں ہمارے مولوی صاحبان جو غلو برہتے ہیں ان سے

ہر کمین واقف ہو نگے لیکن سے بات بڑی تعجب خیز ہے کہ وہ

طرز عمل کہ صحیح احادیث کو جھوڑ کر ان کے مقابلے میں ضعیف اور جھوٹی احادیث کو بنیاد تشکیم کرنا انکار حدیث کی سب سے

خطرناک صورت ہے۔

(29) انکار حدیث کی سب سے خطرناک

صورت و جیا کہ ہم نے اہمی اہمی اشارہ کیا ہے ودیث

کے انکار کی بیر سب سے خطرناک صورت ہے کہ صحیح احادیث کو چھوڑ کر ان کے مقابلے میں ضعیف اور جھوٹی احادیث اختیار

کر لی جائیں۔ لیکن وہی لوگ جو اٹھتے ہیٹھتے دو سروں کو منکر حدیث قرار دیتے رہتے ہیں۔ خود اسی اصول پر علی الاعلان عمل

کرتے ہیں۔ اس بارے ان کے ارشادات ملاحظہ ہوں فراتے

"جو مخص اسلام کے مزاج کو سجھتا ہے اور جس نے کثرت کے ساتھ کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کا محمرا مطالعہ کیا ہو تا ہے وہ نبی اکرم کا ایبا مزاج شناس ہو جاتا ہے کہ روایات کو دیکھ کر

خود بخور اس کی بصیرت اسے بنا دیتی ہے کہ ان میں سے کون سا قول یا کونیا فعل میرے سرکار کا ہو سکتا ہے اور کونی چیز سنت نبوی سے اقرب ہے۔ یمی نہیں بلکہ جن مسائل میں اس کو

قرآن و سنت سے کوئی چیز نہیں ملتی ان میں بھی وہ کمہ سکتا ہے کہ اگر نبی الھیم کے سامنے فلاں مسلم پیش آنا تو آپ اس کا فیعلد ہیں فرماتے۔ یہ اس لئے کہ اس کی روح موری میں کم اور اس کی نظر بصیرت نبوی کے ساتھ متحد ہو جاتی ہے۔

اس کا واغ اسلام کے سانچے میں ڈھل جاتا ہے اور وہ اس طرح دیکتا اور سوچتا ہے جس طرح اسلام چاہتا ہے کہ دیکھا اور سونچا جائے۔ اس مقام پر پہنچ جانے کے بعد انسان اساد کا بہت زیادہ محتاج نہیں رہتا۔ وہ اسناد سے مدد ضرور لیتا ہے مکر اس

كے نصلے كا مدار اس ير نميس مو آ۔ وہ بما اوقات ايك غريب ضعیف منقطع الند مطعون فیہ صدیث کو بھی لے لیا ہے اس

لئے کہ اس کی نظر اس افادہ چھرکے اندر ہیرے کی جوت دیکھ

لتی ہے اور با اوقات وہ ایک غیر معلل عیر شاذ مقل الند' متبول مدیث سے بھی اعراض کر جاتا ہے اس لئے کہ اس

س کی حرمت کے بارے میں جو احادیث پیش کرتے ہیں وہ ائمہ حدیث کے نزدیک تمام کی تمام ضعیف ہیں۔ علامہ شوکانی لكھتے ہیں۔ و في الباب احاديث كثيرة و قد وضع جماعة من أهل

العلم في ذالك مصنفات ولكنها ضعيفها جميعا بعض اهل العلم حتى قال ابن حزم لا يصح في الباب حديث أبدا و كل ما فيه فموضوع-

(نيل الاوطار جلد 8 صفحه 104) (ترجمہ) موسیقی کی حرمت کے بارے میں بہت سی احادیث بیش کی جاتی ہیں اور بہت سے علاء نے اس موضوع پر بوری کتابیں

کھی ہیں لیکن بعض ائمہ حدیث نے ان سب کو ضعیف قرار دیا ہے یہاں تک کہ علامہ ابن حزم فرماتے ہیں کہ اس بارے میں ایک بھی حدیث صحیح نہیں ہے' بلکہ سب کی سب جھوٹی

اس کے مقابلہ میں بت سی الی احادیث ہیں جو موسیق کے جواز پر ولالت کرتی ہیں۔ ان احادیث کو نقل کرنے کے بجائے ہم شیخ عبدالحق محدث ربلوی جو خود ہمارے علماء کے زریک بھی معتبر ہتی ہیں' کا ایک مختفر سا فیصلہ نقل کرتے ہیں۔ آپ مرارج النبوة میں فرماتے ہیں:

"اکی ملک تو فقهاء کا ہے جو غناو مزامیر کے سخت منکر ہیں اور اس معاملہ میں تعصب اور عناد کا انداز اختیار کرتے ہیں۔ بلکہ اس فعل کو گناہ کبیرہ اور اس کے جواز کے عقیدہ کو کفر' زندقہ اور الحاد سجھتے ہیں۔ فقهاء كابير طرز عمل زيادتى ہے اور اعتدال و انصاف کے مسلک سے باہر ہے۔ دو سرا مسلک محدثین کا ہے جو کتے ہیں کہ تحریم غنا کے متعلق کوئی صحیح حدیث یا نص مرت

موجود نہیں اور جو کھے ہے تو وہ یا موضوع ہے ' یا ضعیف۔ " (مدارج النبوة جلد اول صفحه 245) آگر ریانتداری سے دیکھا جائے تو احادیث کے ساتھ پیر

26

فروری 2000ء

علاء کے لئے عقیدت پیدا کی جاتی ہیں۔ ماکہ ان حضرات کے

منہ سے جو پچھ نکلے 'کسی کو اس سے اختلاف کی جرات نہ ہو۔

چاہے ان کے ارشادات اسلام کے خلاف ہی کیوں نہ ہوں۔ اس مضمون کے آخر میں ہم نے مناسب سمجھا کہ اس

مدیث کے بارے میں ائمہ مدیث کی تحقیق نقل کرتے جائیں۔

علامه شو کانی نے اس حدیث کو ان الفاظ میں نقل کیا ہے۔ العلماء ورثة الانبياء- اخرجه احمدً و ابو د اؤدًا

والترمذى وابن حبان من حديث ابى الدرداء

(نيل الاوطار جلد 6- صفحه 139) (ترجمه) علاء انبیاء کے وارث ہیں۔ اس حدیث کو احد ' ابو واؤد'

ترفدی اور ابن حبان نے ابو ورداء کی روایت سے بیان کیا ہے۔

یہ مدیث ائمہ مدیث کے زویک ضعیف ہے جس کی تفصيل بچھ يون ہے۔ وضعفه الدار قطني في العلل

(نيل الاوطار جلد 6- صفحه 139) دار قطنی نے العلل میں ابو درداء کو ضعیف قرار دیا

قال المنذرى وهو مضطرب الاستاب (اينا)- المنزري كا کمنا ہے کہ وہ مختلف احادیث کی اسناد میں گڑبرد کر یا تھا۔

و ذكره البخارى في صحيحة بغير اسناب (البنا")- اور امام بخاری نے اس مدیث کو بخاری شریف میں بغیر اساد کے بیان کیا ہے۔ (جس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کی اساد صحیح

منیں ہیں۔) کین ہارے علاء ہیں کہ کس طرح اپنی شان بوھانے کے

کئے ضعیف اعادیث کا سمارا کیتے ہیں۔ حالانکہ حضور ملکیلم کا مشہور فرمان ہے کہ جس نے مجھ پر جھوٹ بولا اس کا ٹھکانا جنم کے جام زریں میں جو بادہ معنی بحری ہوئی ہے وہ اسے طبیعت اسلام اور مزاج نبوی کے مناسب نظر نہیں آتی "۔ ( تفهمات جلد اول صفحه 296)-مودودی صاحب کے ان خوبصورت الفاظ کا خلاصہ وہ فقرہ

ب جس کے نیچ ہم نے خط کھیٹا ہے۔ لین مدیث کے صحح یا ضعیف ہونے کے لئے اساد کوئی لازی امر نہیں۔ حالاتکہ ائمہ

حدیث کے نزدیک احادیث کی صحت اور ضعف کا سب سے بروا معیار کی اسناد ہیں جس کی چھان پیٹک کے لئے ہزاروں ائمہ حدیث نے اپنی زندگیال صرف کر دیں۔ لیکن ان حضرات کو

اس معیار کی کوئی ضرورت ہی نہیں رہی۔ وہ چاہیں تو جھوٹی حدیث کو صحیح قرار وے دیں اور صحیح کو غلط۔ لاکھوں راویان حدیث کی زندگیوں کے حالات جمع کرنے میں جو محنتیں صرف

ہوئیں وہ سب بے کار ہو گئیں۔ ان حضرات کا مسلک ودمکرین مدیث" سے بھی زیادہ خطرناک اس لئے ہے کہ وہ کی مدیث کے خلاف حدیث کا انکار کریں گے تو اس کے وضی ہونے کی

وليلين قرآن مجيد سے لائي كے اور يه صاحب نه صرف اين مطلب کے خلاف حدیث کا انکار کریں گے بلکہ اس کے مقابلہ میں کوئی مفید مطلب جھوٹی حدیث نکال لائیں گے۔ اور اگر ہارے سب فرقوں کے اہل علم اینے آپ کو مزاج شناس رسول ا مجھنے لگ گئے تو چر احادیث کا خدا حافظ ہے اور اسلام کی جو

من شدہ صورت سامنے آئے گی' اس کے متعلق کمی پیش کوئی کی ضرورت نہیں۔ (30) انبیاء کے وارث :- اعادیث کے ساتھ جو سلوک ہارے علاء کرتے ہیں اس کی تفصیل ابھی ابھی گزر چکی ہے۔

یہ حضرات انی بات منوانے کے لئے اکثر و بیٹتر ایک صدیث العلماء ورثة الانبياء (علاء نبول ك وارث بي) پش كيا كرتے ہيں۔ اس مديث كے ذرايعہ عامتہ الناس كے داول ميں

تھیج ۔ بصد معذرت التماس ہے کہ طلوع اسلام دسمبر 1999ء میں محرّم لیاز حسین انصاری کے مضمون "جماعت اسلامی کی چیف انگزیکٹو پربے جا تقید "کے پہلے صفحے کے کالم 1 کی آخری لائن کے آخر میں 1922ء کو 1962ء پڑھاجائے۔ شکریہ (ادارہ)

#### بسم الله الرحمان الرحيم

پيه فيسر مقبول الني

# یرویز صاحب کے ساتھ ایک شام

گفا ہوا جمم' درمیانہ قد' علم و حکمت کا یہ پیکر' شفقت و مروت کا بھی مجمعہ تھا۔ انہوں نے سب کے ساتھ نمایت خدہ پیثانی اور بے تکلفی سے ہاتھ ملایا اور نشست گاہ کی طرف چل پڑے۔

گفتگو سوشلزم اور کمیونزم کے بارے میں چل نگل۔ فرمانے لگے کہ مارے ہاں تو خیر سوشلزم محض مصلحت کوشانہ رنگ میں آیا ہے (یعنی سوشلزم کا محض نام لیا جاتا ہے' اس کا نفاذ نہیں ہوتا)۔ جن ممالک میں یہ حقیقتاً آیا ہے۔ وہاں کے حالات ہی اس کا بردہ جاک کر کے رکھ دیتے ہیں۔ روس کی مثال کو لے لیجئے وہاں اب بھی Wages مزدور نہیں بلکہ آجر کی مرضی سے متعین کئے جاتے ہیں اور پھر مختلف طبقات کے درمیان اجرتوں میں زمین و آسان کا فرق ہے۔ مزدور کے حق میں سوشلزم کا ایک اور Disadvantage یہ ہے کہ آزاد سرمایہ دارانہ نظام میں مزدور کو کم از کم یہ آزادی ہوتی ے کہ اگر ایک آجر کم Wages دیتا ہے تو وہ اے چھوڑ کر دو مرے آجر کیے ہاں کام کر سکتا ہے۔ لیکن سوشلزم میں اس سے یہ آزادی بھی چھین کی جاتی ہے کوئکہ اس میں ایک ہی آجر ہوتا ہے لینی State-فرانے لگے کہ جارے ہاں بھی آئے دن بگاموں ہر آلوں اور فسادات کی وجہ کی ہے کہ مزدوروں پر دوسرے وروازے بند کر دیئے جاتے ہیں۔ یمال انہوں

3 اكتوبر 1975ء كا ون ميري زندگي كا ايك ادر یادگار دن تھا۔ کیونکہ آج ایک مرتبہ پھر فکر و کردار کے لحاظ سے اس دور کی عظیم ترین شخصیت سے ملاقات کی سعادت نصيب موكى- "بزم طلوع اسلام لامور جهاؤني" نے حب معمول آج جعہ کے موقع یر محرم برویز" صاحب کو وعوت افظار وی۔ آج صبح ہی سے اس وعوت کا انتظار شدت سے بیتاب کر رہا تھا اور وفور شوق سے ون كثنا مشكل مو ربا تقا- آخر كيول نه مو آا اس عظيم ہتی کے ساتھ شرف ملاقات نصیب ہونا تھا جو اقبال کے مرد مومن کی زنده تغییر تھا اور اس دور میں قرآن فنی میں جس کا کوئی ثانی نہ تھا۔ دعوت کا اہتمام نمائندہ بزم طلوع اسلام لابور چهاؤني جناب ميجر محمه يوسف ذار صاحب کے مکان واقع آفیسرز کالونی لاہور حچھاؤنی پر تھا۔ میں محترم امیر الدین صاحب کے ساتھ 4 بجے وہاں پہنچ گیا۔ پہلے برم کی میٹنگ ہوئی اور کھے ادھر ادھر کی باتیں ہوتی رہیں۔ ٹھک پانچ بج محترم برویر ٌ ماحب تشریف لائے۔ ان کے ساتھ ناظم ادارہ محرم ظیل صاحب بھی تھے اور چند دو سرے احباب بھی تھے۔ بھتر سال (72) کا یه آدنوجوان "- کیونکه سوائے بالوں کی سفیدی اور آکھوں کے چشے کے اور کوئی علامت برھانے کی اس مخض میں نظر نہیں آئی' نہ جم میں' نہ عزائم میں' نہ خيالات مين اور نه كام كي رفتار مين- اين وهيلي وهاك سفید کرتے اور یاجامے میں ملبوس تھا۔ سریر جناح کیپ فروری 2000ء

اندر اسلام اور سوشلزم کے فرق کو واضح کرتا چلا جاتا ہے۔۔۔ کیا وہی مخص ہے جس پر "ملک کے جلیل

القدر علماء" سوشلسٹ' اور سو شنہ ان پھو' کے لیبل لگا

ھے ہیں۔ ۔

به بین تفاوت راه از کها ست تابه کها

میجر پوسف ڈار صاحب نے سوال کیا کہ قرآن میں

جنتیوں کے متعلق ہے کہ وہ «فرادیٰ» آئیں گے۔

موجودہ زندگی میں تو اسلام نے اجماعی نظام پر زور رہا

ہے کیکن جنت میں ہر محص تن تنا ہو گا' یہ کیوں؟ یرویز " صاحب نے فرمایا کہ "فرادی" سے یہ مفہوم نہیں ہے

کہ وہ لوگ تن خما ہوں گے بلکہ جنت کی زندگی بھی اجماعی ہو گی "فرادی" آنے سے مراد یوں سمجھے جیسے

ہمارے ہاں دنیوی زندگی میں امتحان ہوتے ہیں۔ امتحان دیے میں ہر مخص "فرادی" ہوتا ہے اور صرف وہی "

افراد" اگلی "جماعت" میں جانے کے قابل ہوتے ہیں جو اس معیار پر بورے ارتے ہیں جو ان کیلئے مقرر ہونا

ہے۔ اس طرح جنتی معاشرے میں بھی وہی لوگ واخل ہوں گے جو "جنتی" کے معیار پر پورے اتریں گے۔

فادخلی فی عبادی وادخلی جنتی 🬣 (89:30)۔ ہے یمی مفہوم ہے۔

"Individuality" کی بات چلی تو فرمایا که ہمارا دور اس لحاظ سے خوش نصیب ہے کہ علم نفیات پر اس دور میں کانی تحقیق ہو چکی ہے۔ کئے گئے کہ خود مجھے

بھی پہلے قرآن کی اس آیت کی سمجھ نہیں آتی تھی جس میں کما گیا ہے کہ "وہ اپنے نفس کے ساتھ ارتے ہوئے آئیں گے" میں سوچتا تھا کہ ''وہ'' کون ،ں اور وہ

" نفس" کونیا ہے؟ جس کے ساتھ وہ اڑتے ہوئے آئیں گے اور دونوں میں کیا فرق ہے۔ لیکن آج کل کی

نے نفسیات کی ایک ثاخ Behaviourism کا بھی ذکر کیا اور کما کہ (Psychologists) نے مختلف جانوروں

ر جو تجربات کے ہیں ان میں سے ایک یہ ہے کہ چوہوں کو اگر کسی الیں جگہ پر بند کر دیا جائے جو ان کیلئے ناکافی ہو تو آپس میں ایک دو سرے کو کاٹ کھاتے ہیں لیکن

اگر اننی چوہوں کو کسی کھلی جگہ چھوڑ دیا جائے تو وہ نهائت امن و سکون سے رہتے ہیں۔ چین کے متعلق *گفتگو کرتے ہوئے فرمایا کہ وہاں نظام' نظام کی خوبیوں کی* 

وجہ سے نہیں بلکہ Personality Cult کی بنا پر چل رہا ہے اور خود ماؤزے تنگ کو بھی اس کا احساس ہے کہ اب وہاں کے لیڈروں کا گروپ جو انقلاب کے

Pioneers تھ سارے کے سارے اب سر (70) ای (80) کے پیٹے میں ہیں اور خود انہیں یہ فکر لاحق ہے کہ ان کے بعد اس نظام کا کیا ہو گا۔ اس نظام کی بنیادی خامی یہ ہے کہ اس میں اپنی وافر دولت State کو دینے کا کوئی

Incentive (جذبہ محرکہ) نہیں ہے۔ اب تک وہاں بیہ کچھ قانون کی بنیاد پر ہو رہا ہے۔ کیکن قانون کی بنیاد بر نظام نہیں چل سکتا کیونکہ قانون Exceptional Cases

کیلئے ہو تا ہے۔ جیسے دوائی صرف مریضوں کیلئے ہوتی ہے۔ پوری قوم کو دوا کے سارے زندہ نہیں رکھا جا

میں ان کی بی گر اگیز باتیں س رہا تھا اور محوجرت تھا کہ یہ مخض قرآن کے بحر ذخار میں غواصی کرنے کے ساتھ ساتھ خارجی دنیا کے احوال و کوائف سے کتنی بھربور آگی رکھتا ہے اور قدرت نے اسے کس

قدر عقالی نگاہیں عطاکی ہیں جو دل چیر جاتی ہیں اور قوموں کے حال اور ستعبل کو اینے احاطے میں لے لیتی

ہیں۔ واقعی قرآن کی روشنی میں دیکھنے والا شخص دو سرے لوگوں کی نبیت بہت دور تک دکھیر سکتا ہے اور

میں اس بات پر حران تھا کہ یہ مخص جو چند فقروں کے

نفیات کی تحقیق نے یہ عقدہ حل کر دیا ہے اور ۔ Psychologists نے یہ ثابت کر دیا ہے کہ اثبان کے ہے۔ دنیا کا ہر مخالد محف اس کو تنایم کرے گا لیکن اس کی ملک میں گوائی دینے اور حاصل کرنے کا طریق اس کے اپنے Social Ethics کے مطابق ہو گا۔ اس طرح نماز' روزہ وغیرہ Social Laws ہیں جو اسلامی معاشرہ میں نظم و ضبط پیرا کرنے کیلئے رکھے گئے ہیں اور ہمارا نذہب پرست طبقہ اس کو اسلام سمجھتا ہے۔ دوسروں کو اسلام کی صداقت کا قائل کرنے کیلئے مرفورت اسلام کی صداقت کا قائل کرنے کیلئے کرنے کی ضرورت نہیں بلکہ Social Laws پیش کرنے کی ضرورت ہیں بلکہ Social Ethics بیش کرنے کی ضرورت کو اس ملاحیت سے محروم ہے۔ قرآن میں کم الدین امنو کہ کہ کا دخطاب کیا گیا ہے جبکہ Social Laws کر خطاب کیا گیا ہے جبکہ Social Laws کے حضن میں دانوں کو خاطب کیا گیا ہے۔ اس طرح کیا گیا ہے۔ اس طرح گیا ہے۔

الون صاحب نے ان کی کتاب Islam: A پیل در ممالک پیل کی در ممالک پیل کی در ممالک پیل مقبولیت کا ذکر کیا اور اندرون پاکتان اس فکر کیا تو فرانے گئے کہ کتاب واقعی بخیر ممالک میں کانی مقبول ہے اور غیر ممالک سے بہت سے نئل علم مجھے اس کتاب کے حوالے سے مجھے ملنے آئے ہیں اور مجھ سے مطالبہ کرتے ہیں کہ میں دوسرا لنزیج بھی دوسری زبانوں میں تکھوں۔ میں اپنے وسائل کی کی کا دوسری زبانوں میں تکھوں۔ میں اپنے وسائل کی کی کا ذرکر کرتا ہوں تو وہ حیران ہوتے ہیں اور کہتے ہیں

Conscious اور Sub-Conscious میں لیک مسلسل جنگ جاری ہے اور اس آیت سے میں جنگ مراو ہے۔ موجورہ زندگی میں عام انبانوں کا Conscious ان کے Sub-Conscious پر غالب آیا ہوا ہے لیکن جنتیوں کا Sub-Conscious ان کے Conscious پر غالب آیا ہوا ہو گا۔ فرمانے گھ کہ علم نفیات کی جدید بتحقیقات اتنے عظیم انکشافات کر رہی ہیں کہ ابھی کچھ اور زندہ رہے کو جی چاہتا ہے۔ فرمایا' مشکل یہ ہے کہ نفسات کی آزادانه تحقیقات کیلئے کم و بیش کی بھی ملک میں سازگار حالات نهیں ہیں۔ کیونکہ ساسی یا کسی اور دباؤ کے تحت آزادانہ تحقیقات نہیں ہو سکتیں۔ میں وجہ ہے که Totalitarian States میں کوئی نفسات وان بیدا نہیں ہوا۔ امریکہ نے کچھ آزادی دی تھی لیکن دیاں بھی اب سائیکالوجی صرف Commercial Psychology تک محدود ہو کر رہ گئی ہے۔ گفتگو ہو رہی تھی کہ مغرب کی اذان ہو گئی اور

تمام احماب افطاری کیلئے ڈائنگ بال کی طرف چل

ریئے۔ افطاری سے فارغ ہو کر بیٹھے تو میجر ڈار صاحب

آواز میں اقبال کی غزل سی اور سر دھنا۔ بس کی

شاعری کا مقصد ہے۔ ہم لوگ کچھ حیرت اور تعجب اور

استفیار کی نظروں سے پرویرؓ صاحب کی طرف و کمیر رہے

تھے۔ آخر ڈار صاحب نے پوچھ ہی لیا "اقبال تو قرآن

کی ترجمانی کرنا ہے تا؟" پرویرؓ صاحب نے فرمایا' اقبال

بمرحال شاعر تھا ان کی شاعری کا بیشتر حصہ اگرچہ قرآن پر

مشمتل ہے لیکن کہیں کہیں وہ شاعری کرتے ہیں اور

كيونكه وتضوف برائج شعر منتن خوب است" للذا وه

بھی تصوف کی وادیوں کی سیر کرتے ہیں۔ للذا اقبال یا کسی شاعر کو In To To نہیں لینا چاہئے۔ اقبال ؓ شروع

شروع میں تو تصوف کے بہت حای تھے۔ بعد میں وہ تصوف کے میسر خلاف ہو گئے اور اس کے خلاف بہت کچھ لکھا لیکن آخری عمر میں وہ پھر تصوف کی وادیوں میں لوٹ آئے۔ فکر میں اقبال کا مقام بہت بلند ہے۔

انہوں نے ہمیں بھی (پرویر صاحب کو) قرآن سیحنے کا یمی طریق (فکری طریق) بتایا کیکن بعد میں پھر وہ تصوف كي واديون مين لوث كي- كيونك آخري عمر مين قوي

مضحل ہو جاتے ہیں اور تصوف کا نشہ پھر عالب آنے لگتا ہے۔ فکر کی ونیا بہت خشک اور Tough ہے۔ اقبال ؓ جب نصوف کے رنگ میں ہوتے ہیں تو روی کو رازی پر فوقیت دیتے ہیں۔ روی تصوف کی یا دوسرے لفظوں

میں عمل کے مقابلے میں عشق کی نمائندگی کرتے ہیں اور رازی عقل د فکر کی- اقبال خود کافی عرصه اس کشکش میں مبتلا رہے جیسا کہ وہ خود کتے ہیں: ۔ اس کھکش میں گزریں مری زندگ کی راتیں

تمجى سوز وساز رومي تمبعي چيج و تاب رازي اقبال ؓ کے Six Lectures کا ذکر کیا تو فرمایا کہ یہ ان کی گلر کی انتها کی بلند پاییه کتاب ہے۔ اور مغربی ونیا

ان کو ای کتاب کے حوالے سے جانی ہے اور انہیں خراج عقیدت پی*ش کرتی ہے لیکن انہوں نے ساتوا*ں لیکچر

میں کہ آپ اسلام کی اشاعت کر سکیں۔ میں قومی غیرت کی بنا پر ان کو اصل وجہ نہیں بنا سکتا۔ اس ملک میں دراصل قرآن کریم کی اشاعت کے سلیلے میں سب سے

ایک اسلامی مملکت میں آپ کیلئے اتن Facilities نہیں

بری رکاوٹ "جماعت اسلامی" ہے۔ صورت حال ہے ہے کہ آج سے دس پندرہ سال پہلے کے جمعیت طلبہ کے ممبر اور عمدیدار آج کل کی بیورد کرلیل میں تبدیل ہو چکے ہیں۔ میں ان کو ذاتی طور پر جانتا ہوں۔ میری ذات ے ان کو قرآن کریم سے تعلق ہونے کی بنا پر زبروست کد ہے۔ للذا جب مجھی قرآن کی نشرواشاعت کا

کوئی موقع فراہم ہو تا ہے تو میہ لوگ رکاوٹ بن جاتے ہیں' مثلا″ بعض اوقات خود حکومت کے لوگ سے محسوس کرتے ہیں کہ اقبال اور قائداعظم پر لکھنے یا بولنے کیلئے برویر سے بورہ کر کوئی اتھارٹی نہیں ہے المذا پرویز کو ایمی تقریبات بر لکھنے یا بولنے کا موقعہ لمنا جاہے'

تو ہوروکریں کے لوگ معاطع کو یہ کمہ کر تھپ کر

ویتے ہیں کہ یہ مخصیت متنازم بے الذا فساد پیدا ہونے کا وار صاحب نے ظیل صاحب سے علامہ اقبال کی نظم سانے کی فرمائش کر دی۔ خلیل صاحب نے برسوز تواز میں اقبال کی وہ مضہور غزل سائی جس کا مطلع ہے بزار خوف مو لیکن زبال مو دل کی رفیق

یں رہا ہے ازل سے قلندروں کا طریق

غرل کے ایک ایک شعر پر بوری محفل جموم رہی

متی۔ غزل ختم ہوئی تو ڈار صاحب نے پرویر ماحب ے اس شعر کے بارے میں استفار کیا: ۔ علاج ضعف یقیں ان سے ہو نہیں سکتا غرید اگرچہ ہیں رازی کے کت بائے دلیق رویر ماحب زیر اب مکرائے اور کما کہ اس کے

منہوم کو آپ چھوڑیے' آپ نے ظیل صاحب کی مترنم

طلوع اسلام

خال خال کہیں انسان کو سیجھنے کی بری انچھی کوششیں ہو

رہی ہیں۔ لیکن قرآن نے آج سے چودہ سو سال پہلے

انبان کا مقام متعین کر دیا تھا۔ نمنا" انہوں نے یہ کما

کہ بور بی نوجوان اکثر مجھ سے یہ سوال کرتے ہیں کہ

میں چونکہ ایبا کوئی انسان نظر نہیں آیا تھا للذا اس کے

نزویک وہ Super Man تھا۔ ای لئے علامہ اقبال ؒ نے

اگر ہوتا وہ مجذوب فرگی اس زمانے میں

تو اقبال اس کو سمجھاتا' مقام کبریا کیا ہے؟

میں عظیم جھائق اور مسائل کی گرہیں کھولتے رہے اور

میں بوں محسوس کرنا رہا کہ علم و حکمت کے موتیوں سے

بحرا ہوا ایک بادل ہے جو برسما علیا جا رہا ہے اور ان

موتیوں کو سمیلنے والوں کیلئے ان کو سمیٹنا مشکل ہو رہا

ہے۔ یوں لگتا ہے جیسے وہ ان کو سمیننے کی کوشش کرتے

یں تو یہ Over Flow کر جاتے ہیں للذا میں نہیں کمہ

سکنا کہ اس سر گزشت کو صفحہ قرطاس پر سمینتے ہوئے کتنے

گہر مائے گراں ماہیہ ہیں جو میری گرفت میں آنے سے رہ

کے حالاتکہ میں نے اپنی طرف سے ان موتوں کو سمیٹتے

ہوئے ہاتھ کی ہتیایوں کے ساتھ ساتھ آستینوں کو بھی

شامل کرنے کی کوشش کی ہے۔

او قات د فاتر طلوع اسلام

احباب کی سہولت کے لئے مطلع کیا جاتا ہے کہ طلوع اسلام کے جملہ د فاتر صبح 9 بجے سے شام 4 بجے تک کھلے

ہفتہ کے دن دفاتر مکمل طور پر بند ہوتے ہیں

ہوتے ہیں۔ جمعہ کے دن دفتر ایک بح بیمر کر دیاجا تاہے۔ تعطیل اتوار کے جائے ہفتہ کے روز ہوتی ہے۔

برویز ٌ صاحب نهایت ساده مدلل اور ملکه کیلکه انداز

اسلام نے انسان کے مقام کے بارے میں کیا کھا ہے۔

کنے گئے کہ نطشے کا Super Man اصل میں قرآن کا

Man ہے۔ یا مرد مومن ہے لیکن نطشے کو اینے ماحول

صاحب نے فرمایا کہ اگر کوئی فض اقبال ؓ کو سجھنا چاہے

ا قبال ؓ شنای کے سلیلے میں بہت مفید و معاون۔ یرویر ؓ

میرے لئے اور میرے ساتھ بوری محفل کیلیے اقبال ؓ

کے متعلق یہ انکشافات نئے تھے لیکن ساتھ ہی ساتھ

تو پہلے اس کے سامنے قرآن ہونا ضروری ہے۔

بات قرآن کی عظمت کی چل نکلی نو فرمانے لگے کہ میں تو ایک فقرے میں یوں کہا کرتا ہوں کہ قرآن کا

ب سے بوا احمان انسان پر یہ ہے کہ اس نے اس

اینے مقام سے آشنا کر دیا۔ کہنے گئے انسان نے انسان پر

تحقیقات اب شروع کی میں جب یورپ مذہب عیسائیت

کے چنگل سے لکلا کیکن وہ Materialism کی طرف چلا

گیا لازا اس کی تحقیقات زیاده تر انسان کی

Animality کے بارے میں ہیں۔ موجودہ دور میں

Psychology نے انسان کے Mind پر ریسرچ شروع

کی تھی جس سے اندازہ ہوتا تھا کہ کم از کم وہ

Material Point of View سے ہٹ کر شخیق

کرے گا لیکن اس میں وہ پھر Mind کے Material

Aspect میں الجھ کر رہ گیا لندا Mental سے مراد اب

خالصتا" وماغی امراض ہوتے ہیں جن کا علاج ڈاکٹر ہی

سے ہوتا ہے۔ اب Psychologists کو انسانی نفس

کیلتے Psyche کا لفظ Coin کرنا یوا ہے۔ بسرحال اب

د ہی بن گیا۔

برتن میں دبی کی چھینٹ ڈال دی' جس سے سارا دودھ

لکھ کر (جو کہ تصوف پر تھا) گویا دودھ کے بھرے ہوئے

#### بسم الله الرحم ف الرحيم

### بانی تحریک طلوع اسلام کا پیغام وابستگان تحریک کے نام

معاملہ سے متاثر ہو کر بے ساختہ نکار اٹھے کہ "دیدہ ام مردے در اس قحط الرجال" - اس میں شبہ نمیں کہ ہمارے پیش نظر، پورے کے پورے معاشرہ میں قرآنی انقلاب پیدا کرنا ہے، لکین اس کے بیہ معنی نمیں کہ جب مک معاشرہ میں ایبا انقلاب نہ آجائے ہم اپنے اندر کوئی تبدیلی پیدا نہ کریں - غلط معاشرہ کی بعض مجبوریاں الیم ہوتی ہیں جن پر انفرادی طور پر قابو پانا مشکل ہوتا ہے، ہوتی ہیں جن پر انفرادی طور پر قابو پانا مشکل ہوتا ہے، لکین زندگی کے جن وائروں میں ہم مجبور نمیں، وہاں کوئی چیز مانع ہو سکتی ہے کہ ہم اپنے اندر حسن سرت پیدا نہ کریں؟ اپنی ہر کمزوری کیلئے معاشرہ کی مجبوری کو سپر بنا لینائ بہت ہوی خود فر بی ہے ۔ قرآن کا نام لینے والوں کو زیب برین خود فر بی ہے ۔ قرآن کا نام لینے والوں کو زیب

نمیں دیتا کہ وہ اپنے آپ کو اس قسم کی خود فریبی میں مبتلا رکھیں۔ صدافت' اخوت' محبت' شفقت' حسن معاملہ' ایفائے عمد' کشادہ نگہی' وسعت ظرف' مخل' بردباری' پاکیزگی خیالات' عفت قلب و نظر' یہ ہمارے امتیازی فشانات ہونے چاہئیں۔ میں نے ان چند خصوصیات کا ذکر

محض مثال کے طور پر کیا ہے۔ مجملا" یوں سمجھنے کہ ہماری ساری زندگی سیرت محمدیہ کے قالب میں وُھلی ہوئی ہونی چاہئے 'کہ قرآن فنمی کا فطری نتیجہ کی ہے۔ ۔

اگر باای ز سیدی تمام بولهبی است (علامه غلام احد یرویدٌ) اس لئے جاتا ہے کہ اس پر عمل کیا جائے۔ اگر قرآن کریم کا صحیح مفہوم ہماری سیرت و کردار میں کوئی تبدیلی پیدا نہیں کرتا تو یہ ذہنی تفریح سے زیادہ کچھ نہیں۔ اگر اس سے ہمارے قلب کی گرائیوں میں کوئی ایبا انقلاب پیدا نہیں ہوتا جس کی جھلک ہماری روز مرہ کی زندگی میں نہ پائی جائے ' تو ایسی قرآن فنمی محض مشاعروں کی داد ہے۔ جس جائے تو ایسی قرآن فنمی محض مشاعروں کی داد ہے۔ جس شرد نے کہہ بھی دیا لا اللہ تو کیا حاصل

عزیزان من! آپ قرآنی تعلیم کو صحیح طور پر سمجھنے کا

ولولہ اپنے ول میں رکھتے ہیں۔ یہ بوی مبارک بات ہے'

لین قرآن کریم کا سمجھ لینا مقصود بالذات نہیں۔ اے سمجھا

سے پچھ فائدہ نہیں ہو آ۔
خرو نے کہ بھی دیا لا الله تو کیا حاصل
دل و نگاہ مسلمال نہیں تو پچھ بھی نہیں
دل و نگاہ کی اس مسلمانی کا مظاہرہ ہماری رفتار و گفتار
و کردار' سب میں ہونا چاہئے۔ اگر ہماری سیرت پاکیزہ'
نگاہ بلند' کردار پختہ اور معاملات صاف نہیں تو ہم میں اور

ان لوگوں میں کیا فرق ہے جن کے متعلق ہم کہتے ہیں کہ وہ قرآن کی تعلیم کو صبح طور پر نہیں سمجھتے بجراس کے کہ ہم اپنے آپ کو یہ کہ کر فریب دے لیں کہ ہم ان سے بہت آگے ہیں کیونکہ ہم قرآنی تعلیم کو ان سے بہتر سمجھتے ہیں۔ قرآن سمجھنے والوں کی زندگیاں الیمی ہونی چاہیکیں جن

ہے وہ چلتے' پھرتے دو سروں سے متاز و متمیز نظر آئیں اور جس سی کو ان سے مجھی واسطہ پڑے' وہ ان کے حسن بسم الله الرحمن الرحيم

عاطف طفيل

# آه! سورج مکھی فضل مایا

وہ جس کا دین خاموش خدمت تھا، گزر گیا۔ جب بھی کوئی ادارہ طلوع اسلام کی حدود میں داخل ہو یا ایک فخص اپنی دل موہ لینے والی مسکراہٹ کے ساتھ اسے خوش آمدید کہنا اور نووارد کا جب تک احساس بگائی ختم نہ ہو یا وہ اس کی آؤ بھگت کریا رہتا۔ اسے الفاظ کا سحر بننا نہیں آیا تھا۔ اسے قبل و قال کی بحثوں سے سروکار نہ تھا۔ وہ اپنے انداز

فکر کو منوا کر دوسرے کو زچ کرنے کے متعل سے بھی مبرا تھا۔ وہ تو بس ہر آنے والے کو خدائی مہمان سمجھ کر قبول کرتا اور اس کی سیوا سے اس کا قلب فتح کرتا تھا۔ وہ سمی کو

بھی منصف کی نظرسے نہ دیکھا تھا۔ اس کے پاس تو سب کے لیے بس محبت کی نظر تھی۔ وہ کسی کا احتساب نہیں کر تا تھا' وہ ہر بشر کو اس کی خوبیوں و خامیوں سمیت اپنا بنالیتا تھا۔ اور پھر جو اس کا بن جاتا' وہ بے اختیار لپکار اٹھتا۔

مجھ کو اپنا بنا کے چھوڑ دیا کیا امیری ہے کیا رہائی ہے

جی ہاں! میں علامہ غلام احمد پرویز کے ذاتی خدمتگار بابا فضل دین کی وفات پر اپنے قلبی جذبات کا اظہار کر رہا ہوں۔ جی میں جانتا ہوں یماں پر ہر آنے والے کے لیے جانا لازم ٹھر گیا ہے لیکن چند ہتایاں ایس بھی ہوتی ہیں جن نے جانے سے ول زیر بار آجاتا ہے۔ ان کے جانے سے زندگی بے رنگ نظر آنے لگتی ہے اور بماریں روٹھ جاتی ہیں۔ میرے

قلب پر غم کی گرفت بہت مضبوط ہے لیکن میں اس غم کو مثبت رخ دول گا۔ میں بابا فضل کے مسلک زندگی پر کاربند ہو کر اپنی زندگی کو "خاموش خدمیتی" کے درویشانہ سانچ میں ڈھال دول گا۔

ر ر پہار کی اور اس کا مائی ہے لیکن سورج کی محبت فقط سورج کھی کے حصے میں آتی ہے۔ بلا فضل دین جی سورج کی روشنی تو وہ سورج کھی تھا جس کے سورج علامہ غلام احمد پرویز تھے۔

#### بسم الله الرحمان الرحيم

#### لغات القرآن

#### ربب

اسلام کا ضابطہ آئین قرآن ہے اور قرآن کا خاصہ ہے کہ وہ اپنے الفاظ کا مفہوم خود متعین کر دیتا ہے۔ اس لیے وہ کتاب مبین ہے، ذہبی منزوں کی کتاب نہیں ہے لیکن جب قرآن کا دین "ذہب" میں تبدیل ہو گیا تو اس کے الفاظ باتی رہ گئے لیکن ان کا مفہوم نگاہوں سے او جمل ہو گیا۔ اب حالت یہ ہے کہ ہم صبح سے شام تک یہ الفاظ وہراتے رہتے ہیں لیکن کہی نہیں سوچے کہ ان الفاظ کا مفہوم کیا ہے۔ ان صفحات میں ایسی ہی منتخب اصطلاحات اور الفاظ کا مفہوم' جو زبان زد عام ہیں' قرآن کریم کی روشن میں چیش کیا جاتا ہے۔ اس بار رب کا مفہوم پیش خدمت ہے۔ (مدیر)

رہنا رہوبیت ہے۔ مجازا" بچہ کو تھیک کر سلا دینے کے لئے
رَبَّتِ الْمُواَةَ صَبِیْهَا کہتے ہیں (بَاج)۔ کیونکہ نیند اور آرام و
سکون کا وقفہ بچہ کی نشوونما سے براہ راست تعلق رکھتا ہے۔
کی معالمہ کی اصلاح اور درتی اور اس کے اشخام کے
لئے بھی دَبَ مِرْبُ رَبُّنا کما جاتا ہے (بَاج)۔ اور کی چیز کو جح
کرنے اور برھاتے چلے جانے کو بھی (باج)۔ چتانچہ دِبَابَةُ اُس
تعید کو کتے ہیں جس میں بہت سے تیروں کو اکھا رکھا جائے۔
اور دَبُ الدَّهَنَ کے معنی ہیں اس نے تیل کی اصلاح کر کے
اسے خوشبووار بنایا (محیط)۔

چونکہ نشودنما کا لازی نتیجہ شکفتگی اور شادابی ہے اس کے اکتریبیہ آلکوی کی بیل بھی مرجھاتے نہیں الکی کی مربزی و کازگی سردی اور گری دونوں میں کیسال بلکہ ان کی سرسزی و کازگی سردی اور گری دونوں میں کیسال رہتی ہے (آج)۔ اور اَلْمَوْتِ اِس زمین کو کتے ہیں جہال درخت اور پودے بھڑت پائے جائیں اور جہال ہمیشہ سرسزی و شادابی رہے (آج)۔ اس طرح اَلمَوْبَةُ کے معنی ہیں بہت سے شادابی رہے (آج)۔ اس طرح اَلمُوْبَةُ کے معنی ہیں بہت سے گھنے درخت۔ بہت بری جماعت (جو وس ہزار یا اس سے لگ بھے درخت۔ بہت بری جماعت (جو وس ہزار یا اس سے لگ بھے میں بوی جہال کی کشت و فراوانی (آج)۔ ابن تیب

نے کھا ہے کہ جماعت کو رِبَّنَ کما جاتا ہے گویا یہ رِبَّةً کی

طرف منسوب ہوتی ہے۔ اس کی جمع ربیّدُون آتی ہے۔

رَبُّ کے معنی نشودنما دینا ہیں۔ لین کی چزکوئی نی تبدیلیوں سے اس لئے گزارنا کہ وہ بتدریج نشودنما پاتی ہوئی اپنی محیل تک پنچ جائے (تاج، محیط' راغب)۔ جس طرح فطرت' تظرہ نیساں کو موتی بنانے کے لئے نئی نئی تبدیلیوں سے گزارتی اور رفتہ رفتہ اس کی نشودنما کئے جاتی ہے (تاج)۔ یہ طریق نشودنما ربوبیت کملا تا ہے۔ کتے ہیں ذبت و لدہ دُباً و دَبَبه و تُربَبت کی۔ گرانی کی تاآنکہ و بالغ ہو گیا۔ حضرت حمان بن ثابت کا شعرہے۔ وہ بالغ ہو گیا۔ حضرت حمان بن ثابت کا شعرہے۔ مِن دُرَّةً وَ بَیضَاءَ صِافِیةً مِ مِن دُرَّةً وَ بَیضَاءَ صِافِیةً مِ

مِمَّا تَرْبَبُ حَاثِرُ الْبَحَر أُ يَمَّا تَرْبُبُ حَاثِرُ الْبَحَر أُ يَعِي زياده يعني (مروح) اس صاف اور سفيد موتى سے (بھی زياده خوبصورت ہے) جس نے سندرکی سرائيوں ميں پرورش يائی۔

ابن فارس نے کما ہے کہ اس کے بنیادی معنی ہیں (۱) کی چیز کی وکھ بھال کرنا اور اسے سنوارنا۔ اس سے المرتب الک فالق کسی چیز کی طرائی اور اصلاح کرنے والے کو کتے ہیں (2) کی چیز کا جے رہنا اور ایک جگہ قائم رہنا۔ چنانچہ کتے ہیں اَربَبَتِ السَّحَابَةُ بِهٰذِهِ الْبَلْدَةِ بِدِلی برابر اس شریر تھری یا برسی رہی۔ اور (3) کی شے کو دوسری شے کے ساتھ ملا وینا۔ اور (3) کی شے کو دوسری شے کے ساتھ ملا وینا۔ لئذا تسلس کے ساتھ نشوونما وسیتہ کے جاتا اور درست کرتے

ربوبیت کا پیکر حمد و ستائش ہے۔ کا نتات میں ہر شے اپنے سنہ سے کمہ رہی ہے کہ یماں ایک عظیم الثان بروگرام کارفرہ ب

جس میں ایک اونیٰ سان جو اپنی نشودنما کے مختلف مراحل طے کریا ہوا اپنے نقطہ محمیل تک پہنچ جاتا ہے۔ ای کو خدا کا نظام

ربوبیت کتے ہیں۔ اللہ تعالی اس کئے قائل حمد و ستائش ہے کہ

وہ ہر شے کو ربوبیت عطاکر ہا ہے۔ قرآن کریم کہتا ہے کہ جس

طرح خدا کا یہ نظام راوبیت خارجی کائٹات میں از خود کار فرما ہے ای طرح انسانوں کو چاہئے کہ وہ اپنی داخلی اور معاشری دنیا میں

ای نظام ربوبیت کو نافذ کریں۔ اس کا طریق بیہ ہے کہ رزق کے تمام سرچیتے تمام افراد کی پرورش کے لئے عام ہو جائیں اور

ہر فرد اپنی اپنی استعداد اور صلاحیت کو دو سرے افراد کی نشودنما کیلئے وقف کر دے۔ اس طرح تمام نوع انسانی کی مضمر

ملاحیتیں نشودنما باتی ہوئی اپنے نقطہ محمیل تک پہنچ جائیں گ-جو لوگ اس نظام کو قائم کر دیں گے وہ زَبّانِیْوَنّ کملائمیں گے

(3:78)۔ اور اس نظام کا قیام قرآن کریم کی تعلیم کو عام کرنے اور اس پر عمل پیرا ہونے سے ہو گا۔ مین قرآن کریم کی ساری تعلیم کا مقصود و منتهای ہے۔ لینی ونیا میں نظام ربوبیت کا

قیام۔ اس کے لئے وہ معاشرہ وجود میں آتا ہے جے اسلامی مملکت کہا جاتا ہے۔ قرآن کریم کی رو سے مملکت مقصود بالذات نہیں ہوتی۔ وہ ذریعہ ہوتی ہے افراد انسانیہ کی ریوبیت کا۔ چونکه ربوبیت میں انسان کی طبعی (جسمانی) زندگی کی ہرورش بھی شال ہوتی ہے اور اس کی ذات کی نشوونما بھی' اس کئے اسلامی

مملکت کا فریضہ یہ ہے کہ وہ تمام افراد کی بنیادی ضرورمات زندگی بہم پنچائے اور ایسے وسائل و ذرائع ' ہر ایک کے لئے کیاں طور ہے میا کرے جن سے ان کی ذات کی صلاحیتوں ک نشوذنما ہوتی جائے۔ جب انسانی ذات کی اس طرح نشودنما ہو

بائے تو موت سے بھی اس کا بچھ نہیں بگر آ۔ وہ زندگ کی مزید ارتقائی منازل طے کرنے کے بعد آگے بڑھ جاتی ہے۔ اے حیات آخرت کتے ہیں۔ خدا کی ربوبیت کا سلسلہ دہاں بھی جاری رہتا ہے۔

عمد و بیثاق اور مملکت کے بھی ہیں (محیط)-کیونلہ اس ہے ایک قوم دوسری قوم کے ساتھ ال جاتی ہے۔ (ابن فارس)-الدَّربيكة اس كى جمع ربائب ہے- (4:23) ميں يه لفظ ان لؤكيوں کے کئے استعال ہوا ہے جو بیوبوں کے ساتھ آجائمیں اور ان کے پہلے شوہروں سے مول۔ نیز وہ بمری جے چراگاہ میں نہ جھیجا جائے بلکہ گریلو چارہ پر پرورش کیا جائے ناکہ جس وقت ضرورت مو اس كا دوده دوه ليا جاسك (ماج)-

مندرجہ بالا تضریحات کے بیش نظر رَبُّ کے معنی واضح ہو

والقرطين جلد 1 صفحه 106)- (ويكف 145)- ألوَّبابلة تدبرت

جس کے علامے کو کہتے ہیں (تاج)- اور اُلوبَئب شری پانی جو

ترت سے ایک جگہ جع ہو گیا ہو (آنج)- الرّبينية كم من

جاتے ہیں۔ تعنی نشوونما دینے والا۔ پایہ محکیل تک پہنچانے والا۔ انظام كرنے والا۔ اصلاح كرنے والا۔ اس لئے قوم كے مدير اور منظم مردار کو رُبُّ القَوَم كما جاتا ہے اور گھركے مالك كو رَبَ الْنَبْيِتِ (لَحْ)- رَبُّ الْقُومِ كَ مَعْنَ بِينِ اللَّ فَوْمِ كَ ساست کو اینے ہاتھ میں کے لیا اور ان پر ساوت کی (آج)-رَجُ كَي تِحْ أَرْبَابُ آتَى إِ (12:39)-

برے بھائی کو بھی رَبُّ کما جاتا ہے (منتھی الارب)-اس اعتبار سے جمال بنی امرائیل نے حضرت موی سے کما تھا ك رَفَاذُ هَبُ أَنْتُ وَ رُبُّكَ فَقَاتِلًا .... 5:24 - تَوَ اللَّ كَا معنی میہ ہوں گے کہ تو اور تیزا برا بھائی (ہارون) دونوں جاؤ اور

وشمن سے جنگ کرو۔ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ انہوں نے حضرت مویٰ " ہے طنزا" کما ہو کہ تو اور تیرا رب دونوں جا کر وعثمن سے جنگ کرو۔ اُلوَّ مِنَّانِی کُ جس کی نسبت رب کی طرف ہو۔ یا وہ معلم جو لوگوں کو برے برے علوم سے پہلے چھوٹے

چھوٹے علوم کی غذا دیکر ان کی ذہنی نشودنما کرے۔ ہر صاحب علم كو بھى زَبَّانِيُّ كما جاتا ہے اور رائخ فى العلم كو بھى (ياج)-ائنی معنول میں رتبت بھی استعال ہو آ ہے۔

قرَّآن كريم كَي ابتدا اللُّحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينُ ([:]-ہے ہوتی ہے۔ لینی کائات کا ہر حسین گوشہ خدا کی صفت ہو سکتا ہے' نہ دولت آسمی کرنے کا خیال۔ نہ رزق کے سرچشموں پر انفرادی ملکیت کا سوال پیدا ہو تا ہے' نہ دوسرول کی محنت کو غصب کر لینے کا خیال۔ قران کریم کا مقصود ای قتم کے معاشرہ کی تفکیل اور قیام ہے اور یکی معاشرہ ہے جو دنیا کو محسوس طریق پر دکھا سکتا ہے کہ خدا کا تجویز کردہ نظام کس قدر در خور حمد و ستائش ہے۔ یہ عملی تغیر ہے۔ الحمد لللہ رب العالمین کی۔

"ربوبیت عالمین" بس بیہ ہے اسلامی معاشرہ کا مقصود و مستہلی ۔ لیعنی تمام نوع انسانی کی ربوبیت بلا لخاظ نسل و رنگ اور بلا امتیاز خون و وطن ۔ جب تک خدا کی بیہ صفت افراد اور ان کے مجموعہ معاشرہ ' میں منعکس نہیں ہوتی ' ان کی زندگ اسلامی نہیں کملا سکت ۔ یہ قرآن کریم کی پہلی آیت اور اس کی تعلیم کا نقطہ آغاز ہے ۔ جس کے اندر بیہ صفت خداوندی منعکس ہوتی ہے ' وہ پوری پوری محنت سے کمانا ہے اور اپنی ضروریات ہے زائد سب پچھ' دو سرول کی نشونما کے لئے وے ویتا ہے۔ اس کے اس معاشرہ میں ' نہ جائدادیں کھڑی کرنے کا نصور پیدا اس کے اس معاشرہ میں ' نہ جائدادیں کھڑی کرنے کا نصور پیدا

\*\*\*





.... یہ الزام تو آپ نے سنا ہو گا....

لیکن بیہ حقیقت شاید ہی آپ تک نہیں پینی ہو گی کہ:۔

☆۔ اعادیث کی صحیح پوزیش کیا ہے؟

☆۔ یہ کس طرح مرتب ہو ئیں؟

الله على الله عليه وسلم كي طرف ان كي نسبت س حد تك صحيح ب؟

☆۔ اقرار و انکارِ حدیث سے کیا مراد ہے؟

اس باب میں طلوع اسلام کا مسلک کیا ہے اور وہ جو اسے منکر حدیث بتاتے ہیں' وہ خود کس طرح منکر حدیث بیں؟ علم حدیث کے موضوع پر سے جامع کتاب ہے جسے



ك نام سے برے سائز ميں شائع كيا گيا ہے!

اس قدر میر ازمعلومات ہے کہ اس کے مطالعہ سے آپ بیسیوں کتابوں سے بے نیاز ہو جائیں گے۔!

قیمت (علاوه ڈاک' بیکنگ خرچ) اعلیٰ ایدیش ۱40/۳ Rs. 70/۳
سٹوڈنٹ ایدیش چراک Rs. 70/۳
مینیجر طلوع اسلام ٹرسٹ
25- بی گلبرگ 2- لاہور

#### بسم الله الرحمن الرحيم

رشید احمه' سوات

## پرویزی فرقے کا کوئی وجود نہیں

نوٹ: محترم رشید احمد صاحب نے یہ مضمون روزنامہ اوصاف میں شائع ہونے والے ایک مضمون کے جواب میں تحریر کیا گر وو بار فیکس کیے جانے کے باوجود اوصاف میں اشاعت پذیر نہ ہو سکا۔

> روزنامه اوصاف کی 28 اکتوبر 99ء کی اشاعت میں جناب عبدالخالق بهني صاحب كا أيك مضمون شائع هوا جس كا عنوان تها" رویزیوں کو اجماع امت غیرمسلم قرار دے چکا ہے۔ انہوں نے اس بات کو اابت کرنے کی بحربور کوشش کی ہے کہ برویزیت ایک زہبی فرقہ ہے اور اجماع امت کے مطابق یہ فرقہ کافرو غیرمسلم ہے۔

میرے خیال میں مملمانوں میں کسی نہبی فرقے کے وجود کے لئے لازی ہے کہ وہ ایک ایبا گروہ ہو جس کی بنیاد دیگر گروہوں سے مختلف کخصوص عقائد پر ہو' وہ ان عقائد کے

برچار کو اپنا ندہی فریضہ اور ان کو نظری طور پر مان لینے کو ا خروی فلاح کا ذریعه سمجھتا ہو۔ اپنے عقائد کو من جانب اللہ' عقل و فکر سے بالاتر تصور کرنا اور اپنے سوا دیگر گروہوں کو

خارج از اسلام اور کافر سمجھتا ہو۔ اپنے سربراہ (فرتے کے بانی) کی رائے کو زہبی معاملات میں حرف آخر تشلیم کرتے ہوئے اس کی ذات سے جذباتی عقیدت رکھتا ہو اور اس کے افکار کو

فدا کے احکام کی طرح غیر متبل تصور کرتا ہو اور ان سے روگر دانی کو خلاف اسلام سمجھتا ہو۔ نیز اس گروہ کے طریقہ ہائے عبادات دیگر فرقول سے کم از کم جزوی طور پر مختلف ہول-

ليكن بانى تحريك طلوع اسلام غلام احمد برويز صاحب كاكهنا

و اپن بصرت کے مطابق قرآنی کر پیش کرنا ہوں اور آپ سے لئے ضروری ہے کہ آپ از خود قرآن کریم یر غور و فکر

ے بعد فیملہ کریں کہ میری فکر صحیح ہے یا نہیں اے اچھی طرح من رکھنے کہ جس دن آپ نے دین کے معاملہ میں قرآن كريم كى بجائے كى انسان كو سند مان ليا آپ نے فرقہ بندى كى بنیاد رکھ دی اور یہ آپ کو معلوم ہی ہے کہ فرقہ پرسی قرآن کی روسے شرک ہے" (بحوالہ ماہنامہ طلوع اسلام ابریل 1960ء) طلوع اسلام ایک ایس تحریک ہے جس کا مقصد قرآنی تعلیم

کو عام کرنا ہے۔ اس کا مقصد پرویز صاحب کے خیالات کو لوگول ہے من و عن منوانا ہر گز نہیں بلکہ مسلمانوں کے دلوں میں اس بات کو رائخ کرنا ہے کہ قرآن ایک لاریب کتاب ہے۔ اس کا ایک ایک حرف من جانب الله اور ہر فتم کے شک و شھ ے یمریاک ہے۔ جو پچھ قرآن کی اصولی تعلیم کے خلاف ہو وہ غیر اسلامی ہے۔ حضور انبی اکرم قرآن کا چلتا پھر انمونہ تھے اور محلبہ کرام ؓ کی زندگیاں اسلام کی حقیقی تصویر تھیں۔ چنانچیہ اگر کتب ناریخ میں حضور یا صحابہ کرام کے متعلق کچھ ایسے امور پذکور ہوں جو خلاف قرآن ہوں تو ہمارا ایمان ہے کہ وہ تاریخ ہی جھوٹ اور سازش پر بنی ہو گی نہ کہ ان ہستیوں کے اعمال خلاف قرآن۔ طلوع اسلام کا مقصد عقائد و نظریات کے بنیاد ہر ایک نئے فرقے کا ایجاد ہرگز نہیں بلکہ اس کا تو خواب ہی یہ ہے کہ مطمانوں کے تمام فرقوں کو مناکر ان کو پھر سے امت واحده بنایا جائے ، جس طرح حضور مطیط ان کو چھوڑ کر دنیا

ہے تشریف لے گئے تھے۔ للذا حقیقت میں' برویزی فرقہ' کا

کوئی وجود نہیں بلکہ یہ محض مولوی صاحبان کی زہنی اختراع

سے '' سے نیوس اور نیک نیتی سے یہ سمجھتی ہے کہ

ورینه باری وای نا محکمی ول کی

کا م

کیاہے؟ گر تو می خواہی ملمال زیستن

نسیت ممکن جز بہ قرآں زیستن اقبال کے مطابق دین اسلام کے نفاذ کا بتیجہ انسانی معاشرے میں حقق مدارات کی صدرت میں نمیدار مدیکا جال کوئی انسان

حقیق مساوات کی صورت میں نمودار ہو گا۔ جمال کوئی انسان کسی دوسرے انسان کا محکوم' مختاج اور دست گر نہیں رہیگا

س گرود در جمال مختاج س

نکتہ شرع سبیں ایں است و بس قرآن محیم میں ارشاد خداوندی ہے ''لوگ آپ' سے پوچھتے ہیں کہ ہم (خداکی راہ میں) کیا خرچ کریں۔ ان سے کمہ دیجئے کہ

جو کچھ تمہاری ضرورت سے زیادہ ہو وہ سب" (البقرہ 219) وو سری جگہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔ ''اور وہ لوگ جو سونا اور

چاندی (یعنی مال و دولت) جمع کرتے رہتے ہیں اور ان کو خدا کی رہتے ہیں اور ان کو خدا کی راہ میں خرچ نہیں کرتے ان کو درد ناک عذاب کی بشارت رہیجے " (توبہ 34) اقبال اپنی ایک مشہور نظم بعنو ان "الارض

ہے ' روبہ ہوں مبائل رزق پر انسان کی انفرادی ملکیت کی نفی کرتے ملد'' میں وسائل رزق پر انسان کی انفرادی ملکیت کی نفی کرتے

ہوئے آخر میں فرماتے ہیں۔ دہ خدایا یہ زمیں تیری نہیں تیری نہیں

تیرے آبا کی نہیں تیری نہیں میری نہیں لیکن افسوس کی بات ہے کہ پرویز صاحب اور طلوع اسلام کے ان قرآنی نظریات کو چھیڑنے اور ان بر قلم اٹھانے کی جرات

ان فرآئی تطریات تو چھیڑنے اور ان پر علم اتھالے کی جرات کسی کو نہ ہوئی بلکہ الٹا لوگوں کو اس لٹریچر سے دور رہنے کی تلقین کی جاتی ہے تاکہ

ہو نہ جائے آشکارا شرع پیمبر کسیں لیکن پرویز صاحب کی تحریوں کے درمیان سے چند الفاظ سیاق و سباق سے جٹ کر نقل کرنا اور اپنی مرضی کا مطلب نکالنا

طبال سے بہت رہ س رہا اور اپی سری کا مصب اللہ خانت کر قلم کاروں کا شیوہ بن گیا ہے جیسا کہ آزہ ترین مثال میں جناب عبدالتالق بھٹی صاحب نے یہ ثابت کرنے کی کوشش

میں جناب عبدالخالق بھی صاحب نے یہ کابت کرتے کی کو مس ک*ی ہے کہ روبز صاحب ارکان اسلام کے منکر اور ماخضو من نماز* 

یخ گانہ کے قائل ہی نہ تھے۔ تو قارکین کرام ان الزامات کی تروید مجھ سے نہیں مرحوم پرویز صاحب کے قلم سے خود ملاحظہ

فرمائیں۔ ایک سوال کے جواب میں وہ لکھتے ہیں۔ "آپ کی یہ اطلاع درست نہیں کہ میں حدیث کا قائل نہیں۔ میں قرآن اور حدیث دونوں کو اپنے اپنے مقام پر مانتا ہوں.....

میں فران اور حدیث دونوں تو اپنے کیے مقام پر مانیا ہوں..... للذا نماز کی جزئیات اور ترکیب تمام و کمال قرآن کے اندر نہیں انہیں رسول نے مرتب فرمایا تھا بعد میں ان میں اختلاف پیدا

ہو گیا..... میں اس طرح نماز پڑھتا ہوں جس طرح جمهور مسلمان پڑھتے ہیں۔ اس میں نہ میں اور نہ کوئی اور فرد کسی قتم کے رد و بدل کا مجاز ہے۔ (پرویز- ماہنامہ طلوع اسلام مئی

(£1955

نماز اور ویگر آر کان اسلام کے بارے میں پرویز صاحب لکھتے

"صدر اول میں امت نے رفعت اور بلندیوں کے جو بے مثال مقالت حاصل کئے تھے تو ان ارکان کی ظواہر پرتی سے نہیں بلکہ ان کی گرائیوں میں ڈوب کر کئے تھے۔ اس وقت عمرٌ ابن خطاب بلال حبثی کو سیدنا بلال کمہ کر سلام کرنا تھا اور چیٹم

تیری سرکار میں پنچ تو سبھی ایک ہوئے" (بحوالہ پمفلث السلواۃ از اوارہ طلوع اسلام ٔ لاہور)

ایک موقع پر پرویز صاحب نے طلوع اسلام سے کار کھٹا گا۔ نمازی اہمیت کے بارے میں تنبیہ کرتے ہوئے کما تھا۔

"بهم معاشرے میں اصلاح کا تعاز این محمول سے اللہ

کتے ہیں۔ لیکن اگر پہلے خود ہی نماز' روزہ چھوڑ دیں تو پھر اصلاح کس طرح ہو گی؟ ..... ہم نے قرآنی معاشرہ قائم کرنا ہے جو صرف نیک اور پاکباز زندگی بسر کرنے سے قائم ہو سکے گا" (پویز صاحب کی ایک تقریر سے اقتباس بحوالہ منزل بہ منزل صفحہ 35 آنا 16 از اوارہ طلوع اسلام' لاہور)

میں گنجائش کی کمی کے باعث ان چند حوالوں پر اکتفاکر آ ہوں اور فیصلہ قارئین پر چھوڑ آ ہوں کہ وہ خود ہی جناب عبدالخالق بھٹی صاحب کے قلمی جماد کا اندازہ لگاکر حق و باطل کا تعین کریں۔

تاہم پرویز صاحب ایک انسان تھے ان کے نظریات میں غلطیوں کے امکان کورد نہیں کیا جا سکتا ان کے افکار و خیالات سے اختلاف ضرور کیا جا سکتا ہے اور انہوں نے اپنی کی بات کو

خود بھی حرف آخر قرار نہیں دیا۔ ان کی بعض آراء خود میری سمجھ سے بالاتر ہیں۔ لیکن یہ حقیقت بھی اپنی جگہ مسلم ہے کہ ان کی ہر رائے کی پشت پر قرآن حکیم کی محکم آیات اور نھوس دلاکل ہیں جن کو رد کرنے کے لئے محض کفر کے فترے بازاری زبان میں پروپیگنڈہ اور بہتان تراشیاں کارگر نہیں ہو گی۔ کیونکہ پرویز صاحب کے مخاطب سجیدہ اور تعلیم یافتہ افراد ہیں جن کو مطمئن کرنے کے لئے قرآنی آیات کے حوالوں سے جن کو مطمئن کرنے کے لئے قرآنی آیات کے حوالوں سے دلائل و براہین کی زبان میں بات کرنی ہو گی اور اگر پرویز صاحب کا کوئی نظریہ اس طریق پر خلاف اسلام ثابت کیا جائے تو ظلوع اسلام کے دابشگان اس پر اڈے رہنے کی ضد بالکل نہیں کریں گے۔ بصورت دیگر اس کو فرقہ سمجھنے والے حق بجانب کو تگے۔

### سانحہ ہائے ارتحال

یہ خبر نہایت اندوہناک ہے کہ پروانہ شمع قرآنی محترم بیشیر احمد کوبھاولپور میں 'جبوہ اپنی دکان ریحان چپل سٹور مجھی بازار میں قرآن کے مطالعہ میں مصروف شے 10ر مضان المبارک 19 دسمبر 1999ء کو (نامعلوم) جملہ آوروں نے فائرنگ کر کے قتل کر دیا۔ مرحوم بردی بہادری سے کتاب اللہ کے پیغام کو عام کرنے اور سساجی بہبود کے عملی منصوبوں پرسرگرم کار رہے - اللہ انہیں غریق رحمت کرے اور پس اندگان کو صبر جمیل کی توفیق دے - ادارہ طلوع اسلام مرحوم کے اعزہ واقربا کے غم میں براہر کا شریک ہے - طلوع اسلام سے دیرینہ شید آئی ہر گیڈ بیز (ریٹائرڈ) محمد احسان الحق 18 جنوری کو وفات پاگئے ہیں - اللہ تعالی سے دعاہے کہ انہیں کروٹ اگروٹ جنت نصیب ہو - ادارہ طلوع اسلام بیم احسان الحق اور دیا دارہ اللہ اللہ کا دریس احسان 'راجہ محمد انعام الحق اور دیگر اعزہ واقربا کے غم میں براہر کا شریک ہے - مرحوم کے لوا حقین سے تعزیت اور دعا کے لئے 200 فروری 2000ء کی تاریخ طے ہوئی ہے - الم ہور اور قرب وجواد کے قرآنی احباب کی سمولت کے لئے فون نمبر و پیتہ ذیل میں درج کیا جاتا ہے -

52 برج كالوني'عابد مجيدروڈ' لا مور كينٺ

فون نمبرز: 370865 -6663647

-1

-2

-3

-4

-7

...×

-9

-10

-11

-12

-15

#### بسم الله الرحمان الرحيم

### سوجاكرو

سب کچھ کھونے کے بعد بھی اگر آپ کے اندر حوصلہ باتی ہے تو سمجھ لیجئے کہ ابھی آپ نے کچھ نہیں کھویا۔

ہر شام کے بعد دوبارہ نئی صبح آتی ہے گر صبح کو پانے والا صرف وہ فخص ہے جو صبح کے آنے تک اس کا انظار

بزے دل والا آدی بیشہ کامیاب ہو تا ہے اور چھوٹے ول والا آدی بیشہ ناکام۔ نہ گرنا کمال نہیں۔ کمال میہ ہے کہ تم گرو اور پھراز سرنو اٹھ کر کھڑے ہو جاؤ۔ اگر آپ اسٹیشن پر در میں پنچے ہوں تو آپ ٹرین سے بیہ شکایت نہیں کر سکتے کہ وہ آپ کو لیے بغیر کیوں آگے

-5 راستہ صرف اس آدمی کیلئے بند ہے جس کو راستہ چلنا نہ آیا ہو۔ ہوا کے لطیف جھونکے ہر روز میہ بیغام دے -6 رہے ہیں۔ دو سروں کو آینی بربادی کا ذمہ دار تھمرانا صرف اس بات کا ثبوت ہے کہ آدمی خود اپنے امکانات سے باخبر نہ ہو

کوئی مخص سمی دو سرے کیلئے نہیں او تا ہر آدی کو اپنی زندگی کی الزائی خود الزنی بردتی ہے۔ زندگی کے مسائل حکیمانہ تدبر ہے حل ہوتے ہیں نہ کہ شکایت اور احتجاج ہے۔ پھر مارنے والے سے نہ لڑو بلکہ اپنے آپ کو اتنا اونچا اٹھاؤ کہ پھر مارنے والے کا پھر وہاں تک نہ پہنچ سکے۔

اندهیرا آئے تو اندهیرے کو نہ کوسئے بلکہ چراغ جلا دیجئے اس کے بعد اندهیرا اپنے آپ حتم ہو جائے گا۔ اکثر لوگ اینے آپ کو صد فی صد استعال نہیں کرتے ہی وجہ ہے کہ اکثر لوگ اپنے مقصد میں صدفی

کامیاب نہیں ہوتے۔ اين آپ كوبدل دو تهماري قست خود بخود بدل جائ گ--13 -14

قصورول کو دفن کرتا رہے۔ ۔ زندگی ناخوشگواریوں سے خالی نہیں ہو سکتی آپ صرف بیہ کر سکتے ہیں کہ ناخوشگواریوں کو بھلا کر اپنی زندگی کو خوشکوار بنانے کی کوشش کریں۔

من جانب عاطف طغيل بسنم اللَّه الَّرحْمن الَّرحِيْم

محترم جناب چیف ایگزیکٹو جنرل پرویز مشرف صاحب.G.H.Q راولپنڈی

السلَّام عليم -- عنوان = بنجر يا كستان كي آباد كاري

سیریاور اللہ جل جلالہ 'کی نوری قوت رحت وربوبیت سے ذرہ - ذرہ پرتا تیر ہے - یول وہ'' قَیُّوم کائنات ہمی ہے۔ کسی کو مجال سر تابی اور بارائے سرکشی حاصل نہیں۔ کا نئات میں صرف انسان کو بیہ امتیاز حاصل ہے۔ وہ انا

. خودی – میں – I – روح – ذات (Personality) کا در لیعتی شر ف رکھتا ہے – جس کا اعتراف خود اللہ جل جلالہ' نے اپنی آخری کتاب " قر آن مجید" میں جو کہ خاتم النبین جناب محمد مصطفیٰ ﷺ پر نازل ہو کی یوں کیا ہے۔

وَ نَفَخَتُ فِيلِهِ مِنْ رُّوْحِيُ --38:72, 32:9, 15:29

يوں انسان كاحق امتخاب اور قوت امتياز اس كاخاص استحقاق قراريايا-

20 ویں صدی کا بیواحد اور سب سے بڑا معجزہ تھا کہ یہال کے باشندوں نے صوبائی۔ نسلی اور لسانی امتیاز سے بلند

ہو کر دو قومی نظریہ مسلم /غیر مسلم پر مسلمہ الکشن کے ذریعہ بیہ ٹاہت کر دکھایا کہ وہ مسلم ہیں اور مسلم علیٹ ان ک اضرورت اور منزل ہے - یوں 20 میں صدی میں ہماری مسلم پیچان کی سربر اہ شخصیت قائداعظم محمد علی جنا کے قراریائے -

میں دیگر امور کو چھوڑ کر صرف بخر پاکتان کی آباد کاری پر آپ کی توجہ مبذول کراتا ہوں" اَلْمار ض لللّه''

کے نقطہ نظر سے زمین اللہ کی ہے-وہی اس کابد بع- فاطر - خالق- مالک اور حاکم ہے- میں چیلنج کر تا ہوں کہ کوئی شخص

قر آن ہے ثابت کردے کہ انسان زمین کامالک اعلیٰ / مالک ہو سکتا ہے ؟اگر انسان زمین کامالک نہیں ہو سکتا توانگریز کا جاری کر دہ جاگیر دارانہ نظام صرف اور صرف تار عنکبوت ہے۔ جس کو عصائے قر آنی ہے پاش پاش کر دیجئے۔ بخر پاکستان کی تمام

زمین بے زمین لوگوں میں (بطور ملکیت نہیں بطور امانت تقسیم کر دی جائے۔ تاکہ وہ اپنے لئے اور ملک کے لئے رزق پیدا کریں۔اگر آپ نے ''الارض للہ''کیساط پھھانے کی سعادت حاصل کرلی تو تاریخ میں سنمری حروف ہے آپ کا تذکر ہاقی

رہے گا-اور آپ ربانی معاشرے کے ایک ہیر وہن جائیں گے -اللّٰہ آپ کو تو فیق عطافرہائے-والسلام

ملك حنيف وجداني صدرباغيان ايبوسي ايشن

معرفت PO موہڑہ سیدال 'مری



## Suggest a Website Name

Bazm Tolu-e-Islam London plans to launch its first Internet website in Y2K. The Website has three objects:

- To enable the bazm to store all of Allama G.A. Parwez's English books and other Quranic publications electronically. This will enable Tolu-e-Islam publications to be accessed over the net for virtually anywhere in the world.
- To encourage the participation of young people from around world-wide in different bazm's to meet, exchange views and to form friendship. 3.
- To publish information about bazm's activities and other relevant

London Bazm invites you to suggest a creative attractive name for the site that reflects the importance of this website.

# THE CONTEST

All the contestants should submit the Website name by 31 March 2000 by post or by E-Mail to the following address.

The contestant should give his/her name, address, telephone number

The winner will get a set of all English books by

Allama Parwez and Dr. Syed Abdul Wadud.

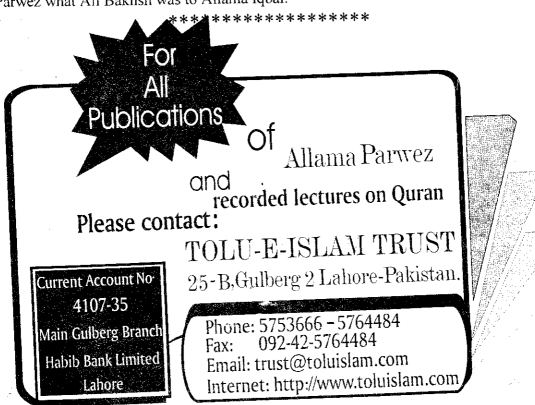
There will be a consolation prize for the runner-up too.

Bazm Tolu-e-Islam (London)

76-Park Road, Ilford Essex, IG1 ISF Email: maqbool.farhat@virgin.net.uk said to me once: "Events and circumstances never remain static." One should be open-minded and harmonise accordingly." I wondered at his maturity and wisdom. I suppose this is what is meant by 'on the ground' or 'grass-root' wisdom. It is all about people who keep their eyes and ears open and learn from their observation and experience. Gorky-like, their lives lived are their universities in themselves. As Ashraf Zafar Sahib observed he was like "a deep ocean". He absorbed everything indepth, quietly evaluating people and events, but without any rancour or aplomb. He was amused when some individuals claimed to know Parwez; he knew better who was and who was not in a position to make such claims. With no desire for power and fame, with no psychological hang-ups, he was truly a free and balanced person. He was part of the populace who has confidence in its destiny; one of those who are educated in the real sense, though virtually illiterate; unlike those who flaunt their degrees and pose as intellectuals and have only succeeded in not only creating doubts but also sabotaging the country.

While announcing the passing away of Fazal Baba after the Dars (January 16) Dr. Farid narrated the event of his first visit in 1967 with a mind full of questions. It was Fazal who quietly and with equanimity arranged a meeting with Parwez Sahib in the midst of a discursive hassle with an intellectual. And of course, Dr. Farid stayed on.

I conclude in Dr. Farid's words when he said that Fazal Baba was to Allama arwez what Ali Bakhsh was to Allama Iqbal.



What fascinated me most about him was his prodigious memory. It reminded me of the Mughal Emperor, Akbar the Great. Like him he was illiterate and like him his recognition of the titles of books was unbelievable. Akbar in his "Ibadat Khana" (a library plus a room for discourses and discussions) would point out the book and ask Abul Fazal or any other, to read the relevant pages from it. In a sense Akbar was a "well-read" scholar. Our Fazal Baba also could decipher anyone of Parwez Sahib's he was asked to bring several books from the store, with complicated Persianised titles. He laid them on the table in a wink; my spontaneous comment was that it was good to see that he eventually learnt the alphabet. "Oh no!" he replied, "I know nothing of the alphabet." I just stared back. It is amazing to see what humans are

One of Fazal Baba's duties included making parcels or packing of books to be mailed inland and overseas. He weighed them and packed them. There is nothing the worked like an artist. The parceled books, when ready, looked like a piece of art. I often stood and admired them. Similarly he excelled in making tea. Twice everyday, happened to the working people in the office, adding one or two cups if guests rather finicky about tea and drink very sparsely. In this connection it is worth noting that he kept my cup apart because, unlike the two or three teaspoonful of sugar that teaspoon. This kind of attention and service reached its climax when Fazal Baba nursed Parwez Sahib during his prolonged and fatal illness. There could not be a shall remain a matter of satisfaction to all concerned, and we indeed have always looked back on it with gratitude.

Perhaps it would be the other side of the same picture when I talk about his hospitality. Now and then he would invite the working people in the Trust and the Idara to his home or even arrange picnics in an outdoor scenario. I remember being an invite at his home, and being entertained to a delicious meal. Being a lively and uninhibited person, with none of that "pious and self-righteous" sadness on his face exhibited by our priesthood, the entertainment was not limited to eating (our traditional obsession), but there was music and anyone could join in its rhythm, would have thought that in a weeks time he would be parting from us forever? That is what I envy him for. No bed-ridden illness. In fact, the day before, he was attending the office. His going away is like going away from one house to another. Yes! It was natural as that.

Furthermore there are people who cannot adjust to change or at least cannot appreciate the demands of a changing environment. Fazal Baba's illiteracy was no hindrance to such a phenomenon. While explaining certain happenings around, he

### FAZAL BABA

#### *By* Ms. Shamim Anwar

Fazal Baba (that is how the younger group liked to address him) is no more. On January 6, 2000, a cardiac arrest took him away from us, from this our temporal abode. A shadow of sadness and a permanent vacuum of his personal physical presence lingers on at 25-B, Gulberg, Lahore, which houses the Tolu-e-Islam Trust. But his attractive and very pleasing smile immediately penetrates this shadow and this Vacuum, for it is too powerful and beautiful to be lost even when physically he is not present.

I had known Fazal Baba ever since 1965 when he took up employment with Parwez Sahib. Having left his village on the border during the 1965 war, he stayed on at his post, steadfast and ever dutiful. After all these years it is difficult to imagine this place without him by anyone whose association to it has been as long. He worked unobtrusively and competently. The former managers would vouch for it too, but at the moment Hussain Kaisrani is the one present to tell us that in his last six years of management, Fazal Baba was only twice just a little late in coming. Normally, he always informed him well in time even if he were to be half an hour late. This not only indicates value of time, says Kaisrani, but also a man of character. This quality of honesty pervaded his personality as a whole. For example, during the Sunday Dars of Parwez Sahib on the video, Fazal Baba was paid Rs. 200 a month for arranging and removing the chairs for the visitors. If Kaisrani or anyone else offered to help with the chairs, Fazal Baba stopped him from doing so. "I am paid for this duty, so let me handle it on my own." Now this is really something to write home about. Honesty is not divided--- valid in one area and invalid in other areas. Seen from this perspective, in this day and age, he was an institution by himself. It was in recognition of this that whenever anything was inaugurated in the office, invariably he was called for this honour. And of course he alone deserved it. The management cannot recall any complaint against him. Some minor mishap or a mistake can invite a mild reprimand and sometimes it did happen with other workers, but none whatsoever where Fazal Baba is concerned. This is a beautiful record indeed.

His dedication to the Tolu-e-Islam office was so complete that he came to be known with its reference. His identity, he himself bemused, was not with his home but with the office. His own neighbourhood in Fazalia Colony where he lived (rather just slept at night) and the children, who played around, recognized the house and home by virtue of his sons. If they looked for him it was in the Gulberg location where Tolu-e-Islam Trust office is situated.

Rahmat which is also one of God's attributes, means therefore, that gift which would fulfil or compensate one's short-comings, visible or invisible and which should be given according to the requirement of the reciepient. Just as in the mother's womb, the baby is provided nourishment and protection. After birth however, the baby is no longer so protected and is at the mercy of all the germs and bacteria flying around in the air. The mother's breast milk then provides the protection as it contains all the necessary nutrients and anti-bodies the baby requires. And as the baby grows and develops, the mother's breast milk changes according to the baby's changing requirements. Do you see how God's mercy manifests itself? (This is God's mercy)...

A gift also means, something which is given free. Rahmat is therefore that attribute of Allah (God) by which He provides sources of nourishment free of any charge. Sources that come out of rain such as fresh water, crops etc. Are also called Rahmat (mercy). The sea water can neither be drunk nor fed to the crops. Yet it is this same sea water that is lifted up by evaporation and convection and is carried away by clouds. When the clouds meet with the mountain tops the moisture freezes as snow and ice. And then when this snow and ice melts, rivers of fresh nourishing waters flow. We drink this water and irrigate the land with it, through which crops grow. This is also God's Rahmat (mercy).

One of the important attributes of Allah (God) is the Rabubiyyat, or providing nourishment to the body as well as to the Nafs (sprit, I am-ness, ego or personality) through the Divine laws which are given through Wahi (Revelation); Wahi therefore also called Rahmat (mercy) (Al-Qur'an 2:105, 43:32) and Allah is Rabbul Alameen one who provides nourishment to the entire universe. He has therefore made it incumbent upon Himself the responsibility of providing nourishment (Al-Qur'an 6:54) In this way He has covered everything in the universe according to His law of Rabubiyyat (Al-Qur'an 40:7). This is the Qur'anic concept of Mercy. It is not "you do wrong and don't get punished for it." Put your finger in the fire and it will definitly burn. If God was to follow the human concept of mercy then by placing the finger in the fire, we would not feel the pain of the burning because God would exercise His mercy. But we do feel the pain because here God's law of requital is at work. God's nercy menifests itself in the fact that He has honoured us with the ability to learn and gain knowledge. by which we can manufacture medicines and creams from the materials that He has provided. When applied to the burnt finger, the cream or medicine heals it. This is the Qur'anic concept of God's mercy.

It is evident from what has been discussed above, that in human terms Mercy and Justice are diametrically opposed to each other. One cannot be merciful and Just at the same time. However, in the Qur'anic terms God is both Just (through His law of requital) and merciful (through His attributes of Raheem, Rehm'an and His Rahmat) and whats more He is both, at the same time.

\*\*\*\*\*\*\*\*

According to the Qur'an, man's growth, progress or the attainment of heights in the process of development, is achieved through one's own good deeds and actions. Man does not achieve this state of development out of God's grace or by developing the belief in Jesus being the son of God and his crucifixion. He achieves it on account of his own positive actions, and the resultant growth and development that takes place in his personality, I am-ness, sprit, or character is in accordance with God's inviolable *Law of requital*. Dr. Muhammad Iqbal (the poet philosopher of Pakistan) has mentioned this in one of his verses.

"There is no sense of achievement or pride in the life of Paradise granted by God, out of grace.

The Paradise earned on merit and by one's own actions and deeds is worth all the effort of the chase."

This is the basic difference in Islamic and Christian way of life. The Qur'an creates a people, who by virtue of their own actions and noble deeds win the paradise on merit and not as gratis.

The concept of mercy is un-Qur'anic. The Qur'anic terms usually translated into English as merciful and mercy are (Raheem and Rehm'an) and Rahmat respectively. Once translated as merciful and mercy, these Arabic terms assume the connotations of the human concepts of mercy, therby losing completely the concept carried by the original words in Arabic. (This proves with out a shadow of a doubt that the Qur'an can be explained but never translated.) Let us now examin the Qur'anic concept of God's mercy and how, it manifests itself.

#### Raheem and Rehm'an:

According to the Qur'an, these are attributes of Allah (God). According to the Arabic grammer, *Raheem* means one who provides nourishment in the normal course of growth and development and *Rehm'am* means one who provides nourishment in full force and in abundance in an emergency. In modern biological terms the former *Raheem* would mean, one who provides nourishment during Progressive evolution and the later, *Rehm'an* would mean one who provides nourishment during Emergent evolution. This needs further clarification. The Our'an says that everything in the universe looks towards God for its nourishment. And none of these things remain in one state.(Al-Qur'an 55:29). They are in a constant state of change, as growth and progress continues to take place all the while and there is indeed, wear and tear going on in the universe. However, He provides the required nourishment at every stage and in every situation whether it be normal state of growth or the accelerated form, so that every thing may reach it's ultimate destination as ordained. Whats more, this nourishment is provided absolutly free. Do you see how God's mercy manifests itself?

**Rahmat** is derived from the word **Reham**, which means a mother's womb, where a baby gets nourishment, (ready made, without any effort) and is kept safe and immune from outside influences. Do you see how God's mercy manifests itself?

# The Qur'anic Concept Of God's Mercy

By Muhammad Iqbal KHAWAJA

#### How is God Merciful?

Mercy is defined in the advanced learners dictionary as, "holding oneself back from punishing, or from causing suffering to somebody, whom one has the right or power to punish"

This is the human concept of mercy. Since God, (the God created by human imagination), has been created in man's own image, we therefore attribute human traits to Him. This concept of God's mercy is used to counter the earlier Christian invention of the **Original Sin**. It is a Christian concept that, a child is born in sin which cannot be washed away with any amount of good that he does, or may do throughout his life. The only way that this child or person will succeed in absolving himself of this "**Sin**" is through belief or having faith in Jesus (peace be upon him) being the son of God and in his crucifixion.

Allah (God) has declared humans to be born sinless. Contrary to the Christian belief, all children are born into this world with a clean slate. The Qur'an negates the concept of the "Original Sin". No child brings with him or her the sin of Adam and Eve because:

No person will bear the load of another person's deeds (Al-Qur'an 53:38)

Every person is accountable for his or her own actions (Al-Qur'an 53:39)

The Holy Messenger has further clarified, "No son or daughter will be punished for his or her parent's faults." Therefore according to Islamic teachings, a new born neither brings with him or her the stigma of a previous life (as in Hindu doctrine of re-incarnation) nor is he born tainted with anyone else's doings.

Scholars of the West have reached the same conclusion. F. R. Johnson writes "The Original Sin is the Original Evil. It keeps mankind disinclined from doing good and inclined towards doing evil. This belief impels man in Martin Luther's words to "Sin Hard but Believe Harder". He then asks rhetorically "If belief in Jesus dying on the cross for me will absolve me of my sins and grant me a license to do what I please, why wouldn't I adopt the easy, sinful path of lust and desire?." A. E. Taylor writes "I wish I could find the true religion that would save me from the fallacies of the Original Sin".

their children and have to bear their husbands' cruelty because they are their "gods on earth". There are so many homes in which they cope with poverty, but the minute the husband has a few more pennies, he starts thinking of marrying for a second time and the former wife is kicked out of the house along with her children. Going abroad is another phenomenon. Whoever goes abroad, brings back a foreign wife. The first wife is left to rot while the Ma'an is enjoying life. Is there nobody to ask them about their shamelessness on having abandoned the first family? Why "shame"? They tell you that the "righteous law" allows them. So who are you to check?

This hell in our society plays havoc with the physical state of at least sixty percent or seventy percent of the girls, and they simply fizzle out of this world. I am told by the doctors every other day that the female patients who have advanced TB. but who have children in their laps, and are expecting another one. Dear Tahira, what can I say about how I feel when I hear of such instances? If a man has one daughter. he would worry only about her. But I lament over all these daughters and I do not shed these helpless tears for them, but over my own helplessness. Whenever I hear a harrowing tale. I think that the responsible person should be severely taken to task and punished. But after this tale of woe is finished, then the question arises as to what could be done under these circumstances. Except for shedding tears, we cannot do anything. This is that constant agony Tahira, through which your Uncle has to pass.

Now you ask about its remedy! It cannot be remedied on an individual basis. When this kind of cancerous growth has gone so far in a society, then it cannot be treated individually. It can only be remedied by changing the entire society. This is similar to what the Quran has referred to as: "Change this earth and the sky". Not until we change this society to a Quranic society, will there be hope of any betterment. If we can make it possible by some other means, then this Quranic assertion that no man-made law or system can take its place, would not hold. Prior to this time (under the British regime) we could not make this social revolution come true. But after the inception of Pakistan, we should have had no difficulty in implementing it. Now we can formulate our own laws and obviously our society would behave by the provisions of the laws. Besides the law, our education system is also under our control. With appropriate education we can guide our children on the right track. This would then make them change the wrong trends in the society voluntarily. This is all in our own control. But how unfortunate that nation is, which stays sick in spite of the fact that it has cures for all its ills! But we bolt the door from within and then complain that there is no way out.

This is all for now. God be with you. When is Saleem hoping to come back? I am sending a letter to him through the same post as yours.

Peace be with you!

August 15, 1953

monarchy seeped into Muslims, Byzantinian and specially the Persian civilization, was absorbed into their collective and individual lives. Man's position in society changed into that of a Lord and Master. This was the period when Quranic Islam was being changed into a new Islam which is prevalent amongst us till today. The laws governing our family life today belong to this new Islam, and have nothing to do with the Quran. Since this Islam is a product of kingship and priesthood, coercion is its hallmark. Mind and body are both under stress. Such an oppressive society is always seeking the proverbial lamb, like a wolf. Expecting a woman to have a dignified human status in such a society is idle thinking. This oppression has led woman to take revenge, wherever she has been given freedom. As such, companionship has been non-existent in both the old and the modern society. Neither of these were formed on Quranic lines. Society has become a victim of different kinds of excesses and discriminations. For a peaceful co-habitation, there is no other option but to reject the man-made norms and modern transgressions, and build up society from scratch. within Quranic limits. This is the way to get that long lost paradise from which, and for which, the expelled Adam is still longing.

Turning to the tales of woe of our oppressed women, you may have written these tales from your imagination, but I come across true stories from morning till evening. My dear daughter. I feel like a doctor, as whoever comes to me brings a harrowing story. Doctors perhaps learn to bear with mishaps. But you know me: what a sensitive person I happen to be, specially for women and children. The narrator goes away after telling his or somebody else's story, but I cannot sleep the whole night after hearing it. You do not know Tahira, how many innocent girls have become a burden for their parents, because they do not have enough money to fulfill the demands of these so called 'gentlemen' who come to take the girls' hands in marriage. These girls do not utter a word but the facts of their condition play havoc with them and reduce them to ashes.

#### Repressed Women

How many oppressed girls are tied with a nuptial knot, against their wishes to wolves in lamb's clothing; men about whom everyone knows that they have been sowing their wild oats all their lives. But these poor tongue-tied girls cannot let a word escape their lips. So many innocent girls are so hounded by our so called "civilized scoundrels", that they are driven to commit suicide. When even the last remnant of gold is snatched away from them, they are asked to go to their parents' home to get more money. If they cannot oblige, they are subjected to violence and their bones are broken. There are so many girls who are not allowed to live in their husbands' homes; neither are they divorced. They are threatened and asked to procure a certain sum or else are condemned to live in their parents' homes. Further there are so many sick and weak girls who have borne four or five children by the age of twenty, and they do not have enough in the home to eat. They work all day, look after

#### Man's Prerogative

The reason is quite clear. Quran's general rule is, whatever rights men have over women, women, too, have similar rights over men (2:228). But during the waiting period (Iddat), the ex-husband can marry and that is the only extra privilege men have (2:228). If during the waiting period, or after it, both of them get married again with mutual consent, then their marital life would start again. After this, if again their relationship becomes strained and they divorce each other, then again during Iddat or after it, they can still marry. (This is because it was the second divorce.) But after this, if they divorce each other for the third time, then they cannot marry again, neither during the waiting period nor after it. The aim of this is to keep the marriage sailing, and is not to be treated lightly. After the third divorce, this woman has to marry someone else and not her previous husband. (If it so happens that the second husband, too, divorces her or if she is widowed, then there is no restriction on marrying her first husband).

As I have written above, the divorce is not an individual decision. A man cannot divorce whenever he likes. It is a problem to be decided upon by the social system, or by the court. For this, just as a man has the right to resort to a law court, the woman has the same right, too; whenever there are differences to be resolved. Just as a woman cannot bind a man forcibly to the contract of Nikah, in the same manner a man, too, cannot coerce a woman to keep the same. The basic condition of Nikah is companionship, which is quite contrary to coercion. If there is no companionship, then how can you keep a Nikah?

My dear girl, these are the laws concerning marriage and divorce according to the Quran. Do go over them and reflect. Are the woman's rights any less than the man's? Is there any scope for men to rule over and supervise women? By now you must be wondering from where, despite such clear injunctions, have we acquired what actually is happening? The answer is easy: wherever the rest of the "religion" has come from, this, too, has come from the same source. Which aspect of 'religion' tallies with Quran, for us? Why should it be surprising in respect of family life? In the earlier era of the world, society in general was matriarchal. The woman's position in a family was like a ruler. Old Arab society, too, was organized on these lines, but on their right and left the two big civilizations, namely Byzantine and Persian, were patriarchal and were governed by men.

#### Peculiarity of Islam

Just before the advent of Islam. Arabs, too, had started accepting the influence of these civilizations and their society had started bearing the signs of man's supremacy. The advent of Islam changed altogether the complexion of the society with the man had been portrayed equal, to walk side by side in their life. These were the Quranic laws. But later when

If you fear the husband and wife would differ, you should constitute an arbitration board that should consist of a member from the husband's family and a member from the wife's family. If these arbitrators try, in the light of God's law to set things right, then some workable solution could be found (4:35).

54

This is so because the aim is to eliminate the differences and to regularize the relationship, and not to try to sever the relationship. But if this arbitration board fails in its efforts and they conclude that the companionship cannot endure any longer, then they should present their report to the court. If they themselves have the jurisdiction or powers to give the final decision, then they would decide themselves. This contract would thus be dissolved.

Here you will ask, if this is how a divorce procedure takes place according to the Quran, then what is that when a wife accidentally adds more salt to the curry and the husband cannot stand it, he just has to utter the word "Divorce" three times, and the poor wife is miserably banished to her parents' house?

Sometimes the husband and wife quarrel, and both agree to separate. However, the husband decides neither to divorce her nor to bring her home, and thus makes her languish by his vacillation. What about this?

What else can it be, but the ridiculing of Religion? The underlying sentiment in it is the same, that men are rulers over the women. They have all the powers. Women are their slaves. Men are their supervisors. As long as the despot wishes, he keeps a woman in the house. When he is angry, he turns her out. Alternatively he lets her dangle, neither keeping her as a wife nor releasing her as a divorcee. To these dictators, a woman does not even have the option to ask as to why she is being treated so, and for which crime? (81:9).

#### <u>Iddat</u>

What happens after the divorce? They would both be allowed to choose new partners if they wished. But the woman would have to wait for a little while. The waiting period called "Iddat". Ordinarily this is three months, but if the woman is pregnant then she will have to wait till her delivery. During this waiting period, all her expenses would be borne by her ex-husband. A woman cannot marry again during the period of Iddat except that, if her ex-husband regrets having divorced her, then he can marry her again during this period. This is the only prerogative which men have been given; that is, there is no waiting period (Iddat) for a man. If he wants to marry again after divorcing his wife he can, but a woman-has to wait to complete the duration of 'Iddat' before she marries again.

1

Some say that because their wives were perpetually ill, they married again. According to them companionship means: As long as your partner is healthy you keep her, and the minute she is sick you throw her into hell.

But such excuses, no matter how weak, are forwarded by those who think that there should be some justification for human problems. Religious minded people do not think that any excuse is necessary. Their reply is quite clear. They say that when religion allows four wives, then what other excuse is needed beyond this for justification? Therefore this group behaves like this. Firstly, they marry four wives: after this they divorce one of them and then a new bride is brought to fill the quorum. In this way, they believe, they are accumulating the rewards of the hereafter, because they are obeying the laws about Nikah and divorce, and are maintaining the limit of four wives, too. For such people, the Quran has said:

These people want to deceive the law of God and those who adhere to it, but they do not understand that they are deceiving themselves. (2:9).

Anyway, do understand this fact again that in the Quran there is only one verse where permission has been granted for marrying more than one wife. As I have mentioned above, this came as an emergency measure to tackle a collective problem. To decide whether such circumstances are present according to the Quran, which are the pre-requisites of polygamy, is the responsibility of the society and not of individuals themselves. In conclusion, as far as the individuals are concerned, they are not permitted to marry more than one wife.

Let us go a step forward. You have seen that according to the Quran, the aim of Nikah is to have a life of amiable comradeship. As long as there is camaraderie, this aim is being fulfilled. The question which is then raised is, if circumstances develop where due to some reason companionship is no longer possible, then what happens?

#### **Divorce**

Then what? Separation. What else? Keeping two conflicting elements together can only result in disruption. That is why the Quran calls the Nikah a contract. This separation in Quran's diction is called a divorce; that is, being released from the restrictions of the contract. But just as the Quran has repeatedly asked that prior to making the contract, you contemplate and coolly think the overall pros and cons. in the same manner it asks you to dissolve the contract extremely thoughtfully and in a considerate manner. In the Quran family life is so important, that all the details of dissolving this contract have been fixed. It says that if a husband and a wife have a dispute, then they should sort out their differences by mutual discussions and negotiations. However, if the differences become worse and turn sour, then Quran does not leave it to the two of them; rather makes it a collective and social concern and asks the society to solve it:

An obvious consequence was the diminishing number of men and the increasing number of orphans and widows.

Today, we normally use the word 'orphan' for those children whose parents are no more alive or who do not have their fathers. But in Arabic this word is used for such children, as well as for those women who have been left alone because they have been unable to get a husband. Therefore when this verse says, "If you are afraid you would not be able to do justice to the orphans." it is referring to fatherless children and such women who are without husbands, whether they are widows or are unmarried. To elaborate on the issue it may be noted that in early Madina life, owing to constant wars, and their consequence, such children and women far out-numbered men. Besides, the Muslim women from Makkah after leaving their non-Muslim husbands, sought refuge in Madina. Such circumstances had made the presence of these orphans and widows a serious social problem, which had to be solved satisfactorily. If it was a problem of everyday provisions then many solutions could have been considered. But the real problem was how to take care of the young widows and orphaned girls. Some extraordinary solutions had to be sought, specially because they could not be married to non-Muslims. Muslim women could neither marry the infidels of Quraish, nor Jews or Christians. These were those extraordinary conditions under which the above mentioned guidance was given. That is, if the problem of orphans could not be solved in a manner which adequately fulfilled their rights and needs, then one solution was that one man should shoulder the responsibility of more than one woman. This was a way of saving society from all the drawbacks which would entail from having the young women and orphan children unattended. But at the same time men have been advised to make sure that this does not interfere with the balance and tranquility of their home. If it was to be so, then it would not be permitted.

As such, the rest of the verse was revealed together with the above: If you are afraid that you will not be able to keep the balance, then maintain one wife only (4:3).

This is, my dear girl, the one verse in the whole of the Quran about polygamy and the above is its background. After this, could the way Muslims indulge in polygamy possibly be justified according to the Quran? Do you see any marriage being solemnized where the condition laid down by the Quran, if you are afraid that you will not be able to do justice to the orphans, then you can have more than one wife (4:3), is being observed or adhered to? Trying to justify polygamy under cover of this verse, in ordinary circumstances and without those conditions, is nothing but the open flouting of its injunctions. If you ask somebody, he would say, that as he was childless, he married again; as if God had enjoined upon him to increase the tribet of Adam and then come to Him, failing which he would be sent to hell. On the contrary, God Himself has said that children are born according to the law of nature. Some get boys and some girls: some have boys and girls both, and some remain childless (42:50).

contract has to be dissolved. This is called 'divorce', which is an issue that will be discussed in detail later.

All of these, dear daughter Tahira, were the results of the above

In respect of divorce, the Quran says: If you want to bring another wife in place of your first wife... (4:20) This makes it very clear that a second wife can come in place of a first wife, and not in her presence.

As I write this I can imagine how perturbed you would be after reading this. Surely you would question how I could say such an eccentric thing, when Muslims have been assured of four wives? Let aside the past, even today there are many homes where a husband has more than one wife. These homes include some of the most respected families. Then how can one assert that the presence of one wife leaves no room for another one?

You are right Tahira, and so am I. You say that four wives at a time is the usual practice of Muslims, and I am saying that the Quran allows one wife at a time. Now you will ask how the practice of keeping two, three or four wives at a time became prevalent among Muslims? Well, listen.

The Quran mentions marrying more than one wife in one place only and that is the third verse of Surah An-Nisa. The second verse of this Surah is:

The property of orphaned children, if they have any, should be protected like you protect your own children's property. When they attain adulthood, the trusted property should be returned to them. Do not exchange their goods with yours of lesser quality. Misappropriating their possessions would be a great injustice (4:2).

This is Surah An-Nisa's second verse. The literal translation of the third verse

If you are afraid that you will be unable to do justice to the orphans, then you could take in Nikah two, three or four women whom you like (4:3).

#### Basic Condition

is:

One thing is quite clear from the above mentioned verse. Taking more than one wife is conditional: and the condition is if you are afraid that you may not be able to do justice to the orphans. The question is as to what does this condition stand for? Surah An-Nisa itself infers an explanation.

Early verses of this Surah contain laws about women, orphans, property and inheritance. Thereafter, laws pertaining to war are mentioned. Just imagine, a small cluster of Muslims had to fight many wars, within seven to eight years of migration.

It is obvious that this kind of relationship, which is based on alike mental level with shared ideas and concepts, can only be possible between two consenting parties by mutual agreement. That is why the Quran calls it a 'contract' (4:21). The first condition for the contract is that both the parties should be mature.

#### Age of Nikah

A minor's contract cannot be taken seriously. Therefore, Nikah of a minor is not a Nikah according to the Quran. The Quran associates Nikah with adulthood (4:6). The second condition of the contract is that it should be executed without coercion and should have the consent of both the parties. So, on the one hand men are addressed as follows in (4:3) to perform Nikah with those women whom you like, and on the other hand, about women, it says that it would be absolutely unlawful for you to own women forcibly (4:19).

Hence. Nikah is a contract in which an adult man and an adult woman willingly agree to become companions (husband and wife) to honour all the duties and privileges enjoined by the Quran. Living a life full of mutual love and shared ideas and interests. This way they will create a pleasant environment that would be conducive to our future generations in being humane and have balanced personalities. If even one point is missing or deficient, then the relationship does not become Nikah and deteriorates into a simple biological sex connection. The Quran itself explains the basic difference between the two kinds of relationships when in (4:24), explains the 'married' relationship. Quran's style is quite unique, when it explains something, by discussing the opposite. It says that married relationship means "Muhsineen" and not "Musafiheen" Here "Muhsineen" has been explained by "Musafiheen". The root word of "Musafiheen" is "Safha", which means pouring out. Further, "Hasana" means to keep oneself within certain limits. If the relationship of Nikah does not limit itself to the basic restrictions on which Nikah was established, then it is no longer Nikah. It degenerates to "Safha". Arabs used to draw lots by shooting arrows, one of which was blank. This blank arrow was called 'Asfeeh'. In other words, even if it hit the target, it was not counted as a result. This is not the place to mention the other meanings of this verse. (I hope you have understood the simile that the Quran has used).

#### **Polygamy**

Let us move forward. When Nikah aims at a harmonious life, and sets to create an environment for the children which would be conducive to the blossoming of their personalities, then in the presence of one wife another wife cannot be justified. Such company could convert the home into a hell, instead of developing companionship and respect. A second wife can be justified only when the first wife died, and one is quite certain that the second wife would have an equally beamonious atmosphere. Otherwise circumstance may evolve in which the marriage

طلوع اسلام

human child is not born ready-made (like an animal offspring), but that it becomes what his or her primary environment or education trains it for. If a nation wants its next generation to have human qualities, then it is necessary for that nation to create such an environment. A child's environment is the home where he is born and grown up; as such, his first training ground is his mother's lap.

59

#### Mother's Lap

In this letter I really do not want to go into details, through which I would make you understand, with examples from the conclusions of psycho analysts that for whatever a child will become in future, its main foundation is laid during the first two or three years of its life. Dr. Jung asserts that the foundations of a child's character are laid at a time when he has yet to learn to speak. At this age he is visually observing and absorbing the environment in which he is raised. Later the edifice of his life is erected on these foundations. Therefore, the making or marring of a child's life depends mostly upon his environment. And his environment depends upon his parent's mutual relationship. This is to say that the environment is created by how husbands and wives react to each other.

#### Mutuai Relationship of Husband and Wife

This is the reason why the Quran considers a congruent and happy relationship of a husband and wife as a pivot of family life. This not only makes the couple's life happy, but their children's, too. Growing up in a harmonious environment, makes them a blend to be prided by their nation, and the whole of humanity benefits from them. The Quran says that a husband and wife relationship can be happy only if their attitude and temperament are compatible, and if they have the same goals in life and their thinking is alike. Such men and women are congruent in head and heart, and create a balanced and happy environment in which their children grow up into sublime exponents of humanity. In Quran's diction, this is called Nikah. Nikah literally means to absorb each other in the same way as rain drops are absorbed by earth. It is a kind of amalgamation, like that of sleep in the eyes. A couple executing this kind of contract is called Zauj. As mentioned in my previous letter, Zauj means 'complement', that is, the one has to be there to complete the other one. Husband complements a wife and a wife complements a husband. If one is ignored, then the other is rendered useless. If one wheel of a carriage is damaged the other one automatically becomes useless. Both the wheels are Zauj to each other.

#### Nikah

It is a fact that the family contract (Nikah) in which both the parties are congruent head and heart-wise, ensures a heavenly environment. Incongruent parties coming together create hell. The Quran has explained this in quite an effective manner, and I have written about this point in my previous letter.

#### Third Letter to Tahira

### MARRIAGE - DIVORCE - POLYGAMY

We are pleased to announce that the translation of "Tahira Kay Naam" is in print now. This month we are printing Baba'ji's Third "Letter to Tahira" in the Tolu-e-Islam Magazine. The issues of "Marriage-Divorce-Polygamy" have been selected because of the peculiar situation prevailing in Pakistan in this context. There have been very unfortunate tragedies of "honour killing"—tribal and feudal traditions being presented under the cover of "Shariat". This "Letter" puts the record straight.

No Tahira, there is a whole lot of difference between a child and the young one of an animal. The young one of an animal is born with instincts which training cannot change. If before it opens its eyes, a pup is made to suckle a goat, it would not be affected in any way. It will remain a dog, and grow up to be a dog. It will have all the dog-traits and none of the goat. Its instincts would neither be affected by the goat's milk, nor by having been brought up with goats kids. Why go far, didn't you observe the results when your hen was hatching her own and the duck's eggs together? The eggs produced chicks and ducklings, and all were cared for under the wings of the hen. But when they faced water for the first time, the ducklings went straight in the water and the hen and chicks remained out. The hen's worry was worth watching, but the ducklings were quite unaware of the fact that they had done something to be worried about. On the contrary the chicks did not go near the water. Being brought up with, and in the company of chicks had no effect on them, and neither would it be so in the future. Ducklings remain ducklings.

In contrast, if an uncouth or rural woman's child is sent to a civilized and learned family, and the child from a refined family is given to a village woman, you will see that peasant's child would become a refined and civilized person, while the other child would be uncouth and become a peasant. There is no doubt there are hereditar influences, but education, training and environmental influences can overcome these. Also, what we call 'hereditary influences' are actually influences of society which are being transferred accumulatively, generation to generation. The effects of education and training can be seen to the extent that if a child of Shia parents is raised by Sunnis, then he will have Sunni ideas. Similarly, if a Hindu child is given to a Muslim family, he will become a Muslim. No dogmatic discussion is needed for such a phenomenon; these are everyday observations which reveal that a

situation could not arise at the time of the Rasool (S). But it can occur after his death. Thus at present it ought to be arranged as such that if a member of the society thinks a decision made by the government is against the Divine laws, he may be able to get it settled from any quarter. Under the present condition a court of law is in a position to do it, As such, the Court of law ought to be the final authority to decide the disputed cases. No body shall be able to go against it. The decision by the court of law shall be considered as a decision by the Centre (Allah and the Rasool (S).

The Quran says:

وما كان لِمُؤْمِن وَلا مُؤْمِنة إذا قضيي اللَّه و رسُولُه امْرًا أنْ يَكُون لهُمُ الْحِيْرةُ مِنْ امْرِهم ومَن يُّغص اللَّه و رسُّولَه ' فقد ضلَّ ضللًا مُبيناً ٥ (33:36)

> "It is not befitting for a believers, man or a woman, when a matter has been decided by (Allah and His Rasool (S)) to have any option about their decision. If any one disobeys (Allah and his Rasool (S)) he is clearly on the wrong path."?

The importance of obedience to the centre is further clarified by saying:

فَلَا وَ رَبِّكَ لَا يُومِنُؤُنَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيْمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي انْفُسِهمْ حَرَجًا مِّمًّا قَضيَت ويُسلمُوا تُسليمًا ٥ (4:65)

"But no, by their Rabb, they can have no (real) faith, until they make thee judge in all disputes between them and find in their souls no resistance against thy decision."

It is often argued that in such a case the Sovereign authority shall be the court of law and not the head of the state. But as has been said already, the Sovereign authority is basically the Book of Allah. In disputed affairs the court itself shall also be subjected to the Quran.

ا پایز و خواق اساده نگاه کا کفرا دو بهنون اور دو بهائیون کے لئے مناسب رشتہ کی ضرورت ہے۔ بہنوں میں ۔ ایک ٹی -اے - ٹی ایڈ دوسری ہے -اے کرنے کے بعد بطور (L.H.V) کام کر رہی ہے -ایک بھائمی سول انجینئر ■ جبکہ دوسرا ویتر نری ڈاکٹر ہے۔

خوابمش مند حضرات درج ذیل پیهٔ پر رابطه فرمائیں۔ ه مريد رالدين 'جله جيم 'مخصيل ميلسي 'ضلع وباژي

to each branch of the government, even members of the Parliament (or consultative Council), ministers, even the head of the state. All shall be bound by the conditions of fitness and unfitness described above.

#### The Organization of Government----

CENTRE—The organization of an Islamic state revolves around the single point that the right to rule belongs to Allah alone which is put in to practice by means of His Book, the Quran. To begin with, this was organized by the Rasool (S) himself. Hence the Quranic term "Allah and Rasool" which means that the Rasool (S) was the central authority of that organization. His successors inherited that central authority after his death. For example, Hazrat Abu Bakr Siddiq (The first Caliph) performed the same function as the Rasool (S) himself did during his lifetime.

The officers working under the centre came to be known as . The appeal against the decisions of . (officials of the lower ranks) could be placed before the centre that shall be the final authority.

"O you who believe! Obey Allah and obey the Rasool (S) and those charged with authority among you. If you differ in anything among yourselves refer it to Allah and His Rasool (The Centre). If you do believe in Allah and the Last Day: that is best and most suitable for the maintenance of a balanced society in the end."

As stated above this organization continued when the caliphate took up the position of the central authority. When the same organization shall be brought in to being again, the central authority shall be that of the centre which may be an individual or a group of individuals. The obedience of the centre shall be the obedience to Allah and the Rasool (S). This central authority shall be subject to Divine Command i.e. to the Book of Allah in all affairs and shall be answerable to Ummah in this respect.

#### The Misuse of Central Authority.

As stated already, according to the holy Quran the subservience is due to Allah alone and the Islamic rule is an agency to enforce obedience to the Quranic injunctions. Accordingly any wrong decision made by the government shall not be obeyed, if it is against the Quran.

"Nor obey any whose heart we have permitted to neglect the remembrance of us. One who follows his own desires, whose case has gone beyond all doubts." Such a

it. As to what shall be the practical shape of it, the Quran has left it to the approval of Ummah; What ever its machinery may be, the objective shall be that the entire Ummah takes part is it, but not the non-Muslims living within the territory of the Islamic state, because they do not believe in the ideology of this state.

As said earlier an organization in which the entire Ummah takes part is considered to be the consultant organization by the Quran (42:38). It means all affairs shall be settler by means of consultation. Am organization differs from the Western Democracy on the basis that in Western Democracy the law-making authority is the representatives of a nation; which means the nation itself is the Sovereign power, but in the Islamic consultative machinery Sovereignty lies in the Book of Allah. Not only the representatives but also the nation as a whole can neither make laws, nor can it amend them.

In an Islamic state the Assignment of Ranks shall be according to personal conduct. ولِكُلُ دَرَجْتُ مَمَّا عَلُولُ (46:19) "To all are assigned degrees according to their deeds," And the affairs of the state ought to be entrusted to those who are fit for it (4:58) ان الله يَأْمُرُكُمُ أَن تُؤَدُّوا الْمَنْتِ الْيَاهُا الله عَلَيْهِا (Verify Allah commands you to render back your trusts to those who are fit for it. Anybody who possesses an outstanding character shall be the Head of the State.

Fitness of Government officials in an Islamic State: The head of the State, his (ministers of his cabinet and the members of the legislature) and all other executives and functionaries of the lower ranks belonging to the government machinery shall be subject to the following conditions: - (1) They shall be conversant with the Quranic principles and injunctions. (2) They shall be competent to carry out their respective jobs, including the knowledge of current affairs. (3) Righteousness and integrity of character. (4) Capability of performance without base sentiments and personal gains. (5) Wisdom, maturity and good health. (22:17).

Unfitness: - An executive authority whose deeds are incompatible with the Divine command, his authority shall be confiscated

إنَّه لَيْسَ مِنُ أَهْلِكَ إِنَّه عَمَلٌ غَيْرُ صَالِح ..... (11:46)

"He is not one of you, for his conduct is unrighteous."

However it ought to be clear that the conditions of unfitness are not confided to the lower ranks only. These are applicable to all ranks from above downwards and

### Open Letter to the Honourable

### **Chief Executive of Pakistan**

By
Dr. Syed Abdul Wadud
(Open Letter No.3)

#### Honorable Sir!

As stated earlier, the remedy for eliminating the misery and debasement that has been brought about in the social life of Pakistan, lies not in bringing back the rotten western democracy, but in firmly putting in to action the Islamic regime under the stuiet guidance of the holy Quran, without any external interference.

Let me describe in this connection the further basic requirements of an Islamic state: -

In sura Hajj it is saidentire Umma.

امر بالمعروف ونهي عن المنكر

is the duty of the

- (22:41) الله المتعرفة عن الكرض القاموا الصلوة واتوا الزكوة والمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر "These are the people who when they get the rule of the land, their duty shall be to enforce what is lawful according to the Divine law and prohibit what is unlawful. It means that those issues which are considered by the Quran as true, be made the law of the land; on the other hand what the Quran considers as untrue be prohibited by making laws for it. But its enforcement shall be the duty of the entire Ummah. Thus it is said:
- كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةِ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَ تَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ (3:109)

"You are the best of the Community that has been raised up for mankind. You enjoy what is right and forbid what is wrong."

This very Ummah is the inheritor of the Book.

ثُمَّ أَوْرَثُنَا الْكِتَبَ الَّذِينَ اصْطُفَيُنَا مِنْ عِبَادِنَا ..... (35:32)

"Then we have made the Book for inheritance to such of our servants as we have chosen."

It means that the orderly working of a state which we call "Rule of the land" is not the duty of a particular group of the people. The entire Ummah shall take part in