

#### بِسُولِكُ إِلرِّهُ الرَّحِبُ



قرآنی نظریات کی روثنی میں مغرب کے غلط نصورات کی تر دید میں محترم پرویز اور ہمارے ہاں کے مفکرین نے بہت پچھ کھھا ہے۔ ان میں سے ڈاکٹر علامہ اقبال ڈاکٹر رفیع الدین احمد اور ڈاکٹر برہان احمد فاروقی کی تصنیفات سے چند اقتباسات پیش کئے جارہے ہیں۔ جب بھی قارئین ان اقتباسات کی روثنی میں محترم پرویز صاحب کی تصنیفات کا جائزہ لیں گے تو وہ ان تمام خوبیوں کو بشمول دیگر خوبیوں کے ان میں پائیں گے۔اس موضوع پرمحترم پرویز صاحب کا موقف جانے کے لئے خصوصی طور پر ان کی تصانیف '' انسان نے کیا سوچا'' اور'' اسلام کیا ہے'' ملاحظہ فرمائی جاسکتی ہیں۔

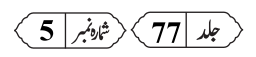
#### (1) و اكثر علامه اقبال كاموقف:

- 1- عقل اوروحی میں تصادم نہیں بلکہ دونوں لازم وملزوم ہیں۔
- 2- قرآن سے راہنمائی حاصل کرنے کے لئے ضروری ہے کہ:
- (الف) اینے زمانوں کے تقاضوں اوراپنے دور کی فکری کاوشوں سے متعارف ہوں۔
- (ب) قرآن كريم كوعر بى زبان اور تصريفِ آيات كى روسة سجهنا چاہے اور اس پر خارجى عناصر كو اثر انداز نہيں ہونے ديناجاہے۔

#### (2) و اكر محد رفيع الدين كاموتف:

- مغرب کے غلط فلسفیانہ تصورات کی تروید قرآنی نظریات سے کرتے ہوئے مصنف کے لئے ضروری ہے کہ:
- 1- وه روح قرآن کے ساتھ پوری پوری واقفیت پیدا کریں جس کے بغیر قرآنی اور غیر قرآنی تصورات میں تمیز کرنا مشکل ہوگا۔
  - 2- وہ مغرب کے غلط تصورات کے اصل ماخذ اوران کے تبعین کے طرز خیال وعمل سے پوری پوری واقفیت پیدا کریں۔
- 3- وہ علم کے تمام شعبوں سے یعنی مادی ٔ حیاتیاتی اور نفسیاتی علوم اور فلسفہ سے جوان علوم کو جمع کر کے ایک کممل نظرید کا کنات ترتیب دیتا ہے اس حد تک واقف ہوں کہ ان کی ساری وسعت میں جہال کہیں کوئی اسلامی تصور موجود ہوا سے پیچان کر لے سکیس اور استخراج اور استنباط سے مزید صحیح اسلامی تصورات کو اخذ کر سکیس ۔

بقية صفحه نمبر 66 پر





#### اسشارے میں

| صفحةمبر | مصنف                      | عنوان                                                             |          |
|---------|---------------------------|-------------------------------------------------------------------|----------|
| 4       | اداره                     | لمعات: مزدور کی اُجرت کے مسئلہ کاحل'<br>(2) ایک اورا ٹیٹمی دھا کا |          |
| 11      | پرویزعلیهالرحمة           | درسِ قر آن (سورة النساء آيات 144 سے 155 تک)                       |          |
| 35      | ~<br>%,9/,                | ختم نبوت اورتحريكِ احمديت كالتعارف اور پيش منظر                   | \<br>  ( |
| 44      | آصف جليل                  | بيادِعلامه غلام احمد پرويزٌ                                       |          |
| 47      | سيد حيات النبي رضوي كراچي | کیم می (قر آنِ کریم کی رُوسے ہرانسان محنت کش ہے )                 |          |
| 53      | اداره                     | بابالمراسلات                                                      |          |
|         |                           |                                                                   |          |

چیئر مین:خورشیرانور)

-جىلىسىيادارىت ك ئۆكىرانعام لىخق ۋاكىراغجازرسول اقبال درىس لىدوكىيەت

مديرانتظامي:محدسليم اختر

قانونی مثیر: ملک محرسلیم ایڈوو کیٹ

<u>اداره محمون نگار کاتریرسے گی انفاق شمروری کینی</u> زرِتعاون:50 روپے فی پرچه پاکستان:600 روپے سالانه رجسٹرڈ ڈاک:000 روپے سالانه

#### - ENGLISH SECTION -

Surah Muhammad (محمّد) - Durus-al-Qur'an: Chapter 6 By G. A. Parwez (Translated by: Mansoor Alam)

59

Phone: 042-35714546 (پاکتان) 54660، كابرك على 10-4800818 (پاکتان) 25-B گلبرگ دادره طائور علی 10-4800818

idarati@gmail.com www.facebook.com/Talueislam

#### Bank Account Idara Tolu-e-Islam

National Bank of Pakistan, Main Market Branch Gulbarg Lahore
For Domestic Transactions
Bank A/C No: 0465004073177672
Bank A/C No: 0465004073177672
Swift Code: NBPAPKKAA02L

ادارہ طلوعِ اسلام (رجسٹرڈ) کی مطبوعات سے حاصل شدہ جملہ آمدن قر آنی فکر عام کرنے پرِصَر ف کی جاتی ہے۔ ناٹر:۶ فان داشور اشتاق اے مشاق پرشز ہے چیواکر B-25، گلبرگ 11 لاہورے شائع کیا

# الموعال

غلامی میں نہ کام آتی ہیں شمشیریں نہ تدبیریں جو ہو ذوق یقیں پیدا تو کٹ حاتی ہیں زنجیریں کوئی اندازہ کرسکتا ہے اُس کے زورِ بازو کا! نگاہ مردِ مؤمن سے بدل حاتی ہیں تقدیریں ولایت، یادشاہی، علم اشیا کی جہاں گیری به سب کیا ہیں، فقط اک نکتهٔ ایمال کی تفسیریں براہیمی نظر پیدا گر مشکل سے ہوتی ہے ہوں حصیت حصیت کے سینوں میں بنالیتی ہے تصویریں تمیز بندہ و آقا فسادِ آدمیّت ہے حذراے چیرہ دستان! سخت ہیں فطرت کی تعزیریں حقیقت ایک ہے ہر شے کی، خاکی ہو کہ نوری ہو لہو خورشید کا ٹیکے اگر ذرے کا دل چریں يقيل محكم، عمل پيهم، محبت فاتح عالم جہادِ زندگانی میں ہیں یہ مردوں کی شمشیر س چہ باید مرد راطبع بلندے، مشرب نابے دلِ گرم، نگاہ پاک بینے، جانِ بیتا بے

(با نگ درا علامه اقبال )

(جاری ہے)

#### بِسُولِيُّهُ إِلَّهُ التَّحِيْدِ

اداره

## لعاث مزدور فی اُجرت مسئلہ کاحل مزدور فی اُجرت مسئلہ کاحل

مز دوروں کےمسکلہ کاحل نہ سر مایہ داری میں ہے نہ اشترا کیت میں ۔نہ پورٹ کے پاس ہے نہ چین کے۔اس کا علاج نه مز دوروں اورمحنت کشوں کی ہڑتا لوں میں ہے نہان کے ساتھ مفاہمت میں ۔اس سار بے فساد کی جڑ''مز د'' (اُ جرت) کا غلط نظریہ ہے اور جب تک پینظریہ باقی ہے کید مسلاحل نہیں ہوسکتا۔ اس کاحل صرف قرآن کے معاشی نظام میں مل سکتا ہے جس کی بنیا دحیات آخرت کے ایمان پر ہے۔ اس نظام میں ہر فر دِمعا شرہ محنت کش یا کام کرنے والا (ورکر) ہوتا ہے اور ہرایک کواس کی محنت کا پورا پورا'' صلہ'' ملتا ہے کیکن پیصلہ اُ جرت کی شکل میں نہیں ہوتا۔ پیہ صلہ ملتا ہے یہاں کی طبعی زندگی کے لئے سامانِ پرورش اورآ خرت کی زندگی کے مدارج کے قعین کی شکل میں ۔قرآن کریم میں شروع سے آخر تک دیکھ جائیے' اس میں صلہ یا بدلیمل کا ملتا ہے۔'' مذہب'' کی دنیا میں (عمل کی جمع ) ا عمال سے مراد چند مخصوص سمیں ہوجاتی ہیں لیکن عمل کے سید ھے ساد ہے معنی کا تم ہیں ۔اور جب کوئی کا م' دین کے پروگرام کے مطابق کیا جائے تو وہ عملِ صالحہ بن جاتا ہے۔ ان اعمال ( کاموں ) کا بدلہ اس دنیا میں' رزقِ کریم ( باعزت روٹی ) کیشکل میں ماتا ہے'اورآ خرت میں خوشگوارزندگی کی صورت میں ۔للہذااسلامی معاشرہ میں ہرفر د' کا م کرنے والا (ورکر) ہوتا ہے۔ وہ کام کرتا ہے اور معاشرہ اس کی ضروریاتے زندگی بہم پہنچا تا ہے۔ جہاں تک طبعی زندگی کی ضروریات کاتعلق ہے' پیقریب قریب ہرانسان کی کیساں ہوتی ہیں ۔ وہ کونسا قانونِ فطرت ہےجس کی رُو سے کہا جائے گا کہ ل کے مالک کے بیچے کے لئے ناشتہ میں دودھ'انڈے' مکھن' توش' پھل ضروری ہیں اور مزدور کے یجے کے لئے سوکھی' باسی روٹی کا ٹکڑا کافی۔خدانے تو ان دونوں بچوں کا نظام پرورش ایک جیسا بنایا ہے۔ یہ تفریق رزق کی غلط تقسیم کی پیدا کردہ ہے' جس کا جواز اجرت کے نظریہ کی شکل میں پیش کردیا جاتا ہے۔

کارل مارکس کوبھی اس کا احساس ہو گیا تھا کہ تیجے معاشی نظام کے راستے میں سب سے بڑی رکاوٹ اجرت کا

تصور ہے اس لئے اس نے کہا تھا کہ سیح نظام ہر ایک سے اس کی استعداد کے مطابق کام اور ہر ایک کو اس کی ضرور یات کے مطابق معاوضہ کے اصول پر قائم ہو سکے گا۔لیکن جب اس سے کہا گیا کہ آپ اس نظام کوعملاً نافذ کرنے کا طریق کیوں نہیں بتاتے یارائج نہیں کرتے 'تو اس نے کہا کہ مجھے وہ بنیا دنہیں ملتی جس پر اس نظام کی عمارت استوار ہو سکے۔اس لئے میں سر دست اسے معرض التوا میں رکھتا ہوں۔شاید'' زمانے کے نقاضے'' انسان کو اُس مقام تک لے آئیں۔

یہاں پرایک اوراہم نکتہ ہمارے سامنے آتا ہے اوروہ یہ کہ کارل مارکس نے بات توسیجھ کی تھی لیکن اسے اس کی اساس نہیں ملتی تھی۔ اس سے ظاہر ہے کہ اس قسم کا نظام''بات سمجھ لینے' سے قائم نہیں ہوسکے گا۔جس نظام کو محض قانون کے زور پر قائم ہونا ہواس کے لئے' سمجھ لینا' کا فی ہوتا ہے۔ لیکن جس نظام کا سرچشمہ''دل کی گہرائیوں' سے پھوٹنا ہوا سے سمجھ لینے کے بعد' ایمان کی حیثیت سے قبول کرنا اولین شرط ہوگا۔ یہ وجہ ہے کہ جوقر آن کا نظام اس جماعت (کے ہاتھوں ہی نہیں بلکہ اس جماعت) کے اندر قائم ہوتا ہے' جس کے افراد حیاتِ آخرت کو ایمان کا درجہ دے چکے ہوں ۔ ''ایمان' کے معنی یہ ہیں کہ جماعت کوائمت ان کا کوئی عمل' اقدارِ خداوندی کے خلاف نہ ہو۔ اس قسم کے افراد کوقر آنِ کریم نے مونین اور ان پر مشتمل جماعت کوائمت مسلمہ کہہ کر پیارا ہے۔

لہذا' سوال اتناہی نہیں کہ اسلام کا معاشی نظام کیا ہے! یہ طے ہوجانے اور سمجھ میں آجانے کے بعد بھی اُصلی سوال یہ ہوگا کہ کیا وہ لوگ بھی موجود ہیں جن کے ہاتھوں اور جن کے اندر' یہ نظام عملاً متشکل ہوگا۔ یعنی وہ لوگ جن کا خدا کے قانو نِ مکا فات (حیاتِ آخرت) پر یقینِ محکم ہو!

> کارو بارکیسا بھی ہواس کو فروغ دینے میں ویب سائٹ نہایت کارآ مدہے۔ ہرطرح کی ویب سائٹ بنوانے کے لئے ہم سے رجوع کریں۔ تعلیمی، قانو نی، آن لائن سٹور، سفریات کھیل، ہوٹل، ہوم ڈیلیوری، ذاتی وغیرہ مزید نقصیلات کے لئے رابطہ کریں یاویب سائٹ وزٹ کریں

> > Jamshed Tech WhatsApp: +92 335-7651490 https://www.jamshedtech.com

#### بِسُالِلُهُ إِلرِّهِزَ الرَّحِبُ

# عنی قرآنی نظام معاشرہ کا قیام عمل میں لایاجائے

مئ 1998ء کے اوا خرمیں پاکستانی پریس نے ملکی صور تھال کی جوتصویر کشی کی وہ الفاظ کے تھوڑ ہے۔ بہت تغییر کے ساتھ کچھاس طرح سامنے آئی۔

28 مئی کا دن یا کستان ہی نہیں ، دنیائے اسلام کی تاریخ میں بھی ہمیشہ ایک یا دگار دن رہے گا۔ جب یا کستان نے چاغی کے مقام پریکے بعد دیگرے یانچ کامیاب ایٹمی دھائے کرئےخود کوعالمی ایٹمی کلب کےمعدودے چین د ار کان میں شامل کرلیا۔اس طرح بھارت کے ایٹمی دھا کوں کے بعد علاقے میں طاقت کا جوتو ازن بگڑ گیا تھا یا کشان نے اسے اپنے حق میں تبدیل کرلیا ہے۔ وزیر اعظم یا کتان کے الفاظ میں یا کستان نے بھیارتی ایٹمی دھا کوں کا حساب چکا دیا ہے بلکہ ایک مزید دھا کہ کر کے اس خطے میں بھارتی بالا دستی کے خواب کو درہم برہم کر کے ہندو ذہنیت کے غرور کوخاک میں ملا دیا ہے۔ یا کتان نے بیفیصلہ کرنے میں کافی تاخیر سے کام لیا چونکہ وہ بھارتی افت دام کے خلاف بڑی طاقتوں اور عالمی برا دری کار دعمل بغور د کپیر ہاتھا مگر جب بڑی طاقتوں اور عالمی برا دری نے بھارت کے دوسرے نامنصفانہ اقدامات کی طرح اس سنگین واقعے سے چشم پوشی کی اوراس'' جرم'' کی پا داش میں بھارت کومض رسمی اور معمولی سرزنش ہی کامستحق گردا نا گیا تو پاکستان کے لئے اس کے سواکوئی چارہ نہ تھا کہ اپنی آ زادی ،سلامتی اور قو می غیرت کا تحفظ کرنے کی خاطرا پنی ایٹمی صلاحیتوں کا مظاہرہ کر کے دنیا پر اورخصوصاً اپنے از لی د<sup>ہشم</sup>ن پر واضح کردے کہ یا کتانی قوم کسی قیمت پر بھی اپنی آزادی کا سودانہیں کرے گی خواہ اس کے لئے کتنی ہی بھاری قیمیت کیوں نہادا کرنی پڑے۔اس میں انہیں ساری قوم کی تائیرحاصل ہے۔ یا کتانی قوم، یا کستانی افوااور یا کستانی سائنسدان مبار کبا دا ورخسین کے ستحق ہیں جنہوں نے دشمن کا منہ تو ڑجواب دے کراپنے عزم وارا دے کاا ظہبار کر دیا ہے۔ یا کستان کو جوابی ایٹمی دھا کے سے رو کنے کے لئے امریکہ، برطانیہ، جاپان اور دوسرے ترقی یا فتہ ملکوں نے بہت لا کچ دیئے اورخطرنا ک سنگین نتائج کی دھمکیاں بھی دیں مگروزیراعظم کے پائے ثبات میں لغزش نہآئی اور

انہوں نے ان برائے نام وقتی سہولتوں کی خاطر قومی و قارا ورمفا دات کا سودا کرنے سے انکار کر دیا اورامریکہ، یورپ اور دیگر عالمی طاقتوں کی مخالفت، پابند یوں اور دھمکیوں کونظر انداز کر کے دنیا کی ایٹمی طاقتوں میں پاکستان کا نام کصوالیا۔ اسلام دشمن طاقتیں پاکستان کے ایٹم بم کو' اسلامی بم' کا نام دے کراس کے خلاف پر و پیگنٹرہ کرنے اور دنیا کواس کے مضمرات سے ڈرانے میں مصروف رہی ہیں۔ اللہ تعالی نے پاکستان کو عالم اسلام کے سامنے سرخرو کر دیا ہے اور اس نے صحیح معنوں میں دنیا کے اسلام کا''نا قابل تنخیر قلعہ'' کہلانے کا اعزاز حاصل کرلیا ہے۔ اسلامی ملکوں نے ان تجربات پرجس دلی مسرت کا اظہار کیا ہے وہ ان کی آرز وؤں اوراُ منگوں کا آئینہ دار ہے۔ سعودی عرب اور دوسرے اسلامی مما لک نے اعلان کیا ہے کہ وہ نا مساعد حالات مسیں دوسرے اسلامی مما لک کے علاوہ چین اور دوسرے دوست مما لک نے اعلان کیا ہے کہ وہ نا مساعد حالات مسیں پاکستان کو ہرمکن امدا وفرا ہم کریں گے۔

اپریل 1998ء کے ادار یہ میں طلوع اسلام نے لکھاتھا کہ اب جب کہ بھارت ایٹمی دھا کے کر کے اپنی قوت کا مظاہرہ کر چکا ہے پاکستان میں بسنے والے مسلمانوں کے لئے قرین مسلمت ہی نہیں بلکہ تھم خداوندی ہے کہ' تم اپنے ہاں امکان بھر قوت فراہم کروتا کہ اس سے تمہار ہے اور نظام خداوندی کے دشمنوں کے دل میں تمہاری دھا کہ بیٹی میں ابھی تم نہیں حب نے لیسے کہ دونر کے علاوہ ان دشمنوں کے دلوں میں بھی جنہیں ابھی تم نہیں حب نے لیسے کہ دھا کہ کرنے سے ہے۔' (8:60) ہمارے لئے بیامر باعث مسرت ہے کہ وزیر اعظم نواز شریف کے مطابق ، ایٹمی دھا کہ کرنے سے پہلے وہ بیرونی د باؤاور متوقع خطرات کے پیش نظر زبر دست ذہنی اضطراب میں مبت لا تھے۔ ایسے مسیس ، بقول ان کے ، انہوں نے بیدمعا ملہ قرآن کی بارگاہ میں پیش کیا تو ان کے ذہن پر قرآن مجید کی وہی آبت ابھری جس کا ذکر طلوع کے ، انہوں نے بیدمعا ملہ قرآن کی بارگاہ میں پیش کیا تو ان کے بتکدوں میں بھونچال آگیا اسلامی دنیا کو بقین آگیا کہ احکام خداوندی کی بہا آوری کتنی اہم اور بروقت تھی۔

یددرست ہے کہ شکش میں قوت کا مقابلہ قوت سے ہوتا ہے۔ جس کے پاس زیادہ قوت ہوگی وہ کا میاب ہوجائے گا۔ فتح اور شکست کا عام اصول یہی ہے۔ لیکن قرآن کہتا ہے کہ اس کے ساتھ ہی ایک اور عضر بھی ہے جو شکست اور فتح کے معاملہ میں بڑا گہراا تر رکھتا ہے۔ وہ عضریہ ہے کہتم کس قتم کے اصول اور نظام کی خاطر لڑر ہے ہو؟ اگرتم اس تھے نظام کی خاطر مصروف بڑا گہراا تر رکھتا ہے۔ وہ عضریہ ہوگی اور تمہاری اپنی جدو جہد ہو جو تمام نوع انسانی کی بھلائی کی خاطر قائم کیا جارہا ہے تو اس اصول کی قوت بھی تمہار سے ساتھ ہوگی اور تمہاری اپنی قوت کی تھوڑی بہت کی اس اصول کی قوت سے پوری ہوجائے گی۔

اندریں حالات ہماری نظر میں کامیاب ایٹمی دھا کے کر کے مطمئن ہوجانا کافی نہیں اقوام عالم میں آگے بڑھنے کے لیے ہمیں اپنی اصل منزل کی طرف بھی قدم بڑھانا ہوگا تا کہ جس مملکت کا خواب علامہ اقبال کی چیثم بینا نے دیکھااور جس کا

تصور قائداعظم کی نگہ بلندنے دیا تھاوہ حقیقت بن کرسامنے آجائے اوروہ منزل پاکتان کے لئے ایک خطہ زمین کا حصول تو نہ تھی کہایٹم بم بنالینے سے وہ خطہ زمین محفوظ ہو گیا۔وہ منزل اس خطہ زمین میں صحیح قرآنی مملکت کا قیام ہے جس پر کام ہونا ابھی باقی ہے۔

ہمارا بید خوکی ہے (اور بید خوکی ہمارے ایمان پر مبنی ہے ) کہ اسلام اللہ کی طرف سے عطا کردہ ،آخری اور کھسل دیب (ضابط کیات) ہے جونوع انسانی کی تمام مشکلات ، یعنی زندگی کے تمام بنیادی مسائل ،کاحل اپنے اندرر کھتا ہے لیکن جب ہم بیم علوم کرنا چاہتے ہیں کہ اسلام کیا ہے تو اس کے جواب میں مختلف گوشوں سے مختلف آوازیں آنی شروع ہوجاتی ہیں اور جب ان آوازوں کو یکجا کیا جائے تو ان کا ماحصل نماز ،روزہ ،زکو ہوغیرہ کے مسائل سے زیادہ پچھنہیں ہوتا۔ اب ظاہر ہے کہ جس اسلام کا تصور صرف اس قدر ہووہ (تمام نوع انسان کی مشکلات تو ایک طرف خود ) مسلمانوں کی مشکلات کا حل بھی پیش نہیں کرسکتا۔ اسلام ایک نظام زندگی ہے ،جس کی بنیادی مستقل اقدار (Permanent Values) پر قائم ہیں۔ جب تک بیبنیا دی مستقل اقدار واضح ،غیر مہم اور متعین طور پر سامنے نہ آجا ئیں ، ہیں بھی نہیں آسکتا کہ وہ نظام زندگی ہے کیا جے اسلام سے تعیر کیا جا تا ہے اور جوزندگی کے اہم مسائل کاحل اپنے اندرر کھتا ہے۔

اپنی تقدیر سنوار نے کے لئے ہمیں اس حقیقت کواپنے سامنے رکھنا ہوگا کہ قرآن کامنتہی ، وحدت قانون کی بنیاد پر ، تمام نوع انسانی کوایک عالمگیر برادری بنانا ہے۔ اس کاار شاد ہے کہ کان الناس امة واحدۃ (2:213) ''تمام نوع انسانی ایک قوم تھی' اور یہ بھی ایک مستقل قدر ہے۔ سوجو نظام تمام انسانوں کوایک برادری کے قالب میں ڈھالنے کا پروگرام اپنے سامنے رکھتا ہو، خوداپنے اندر فرقوں اور پارٹیوں کو کیسے برداشت کرسکتا ہے۔ اسس کے نزدیک انسانوں کی تقسیم کا معیارا یک ہی ہے ، یعنی گفراور ایمان (64:2) ، نوع انسان کوایک مرکز پر جمع کرنے کے لئے وہ آغاز کار کے طور پر ایک اُمت تشکیل کرتا ہے جسے وہ اُمت مسلمہ کہہ کرپکارتا ہے۔ اس اُمت کی وحدت ، تو حید کی مظہر ہے۔ اس لئے تفرقہ (فرقہ بندی) اس کے نزدیک شرک اور گفر ہے (30:31 ہے۔ اس اُمت کی وحدت ، تو حید کی مظہر ہے۔ اس لئے تفرقہ (فرقہ بندی) اس کے نزدیک شرک اور گفر ہے دیں (16:10) با ہمی اختلافات اس کے نزدیک اللہ کاعذاب ہے کہ ایسے لوگوں سے تیرا کوئی واسط نہیں جودین میں فرقے پیدا کرتے ہیں (66:60) با ہمی اختلافات اس کے نزدیک اللہ کاعذاب ہے کہ ایسے لوگوں ہے تیرا کوئی واسط نہیں جودین میں فرقے پیدا کرتے ہیں (11:118) ہم ان آیات کو خوب جموم جموم کر پڑھتے ہیں لیکن غیر قرآنی روش نہیں چھوڑتے۔

آپ سوچئے کہ کہاں اُمت کا یہ مقصد کہ تمام اقوام عالم کے اختلا فات مٹاکر، انہیں ایک عالمگیر برادری بنادیا جائے اور کہاں اس اُمت کی اپنی بیر حالت کہ دومسلمان خانہ خدا میں روبہ قبلہ ایک دوسرے کے ساتھ کھڑے ہوکر نماز نہیں پڑھ سکتے! بیہ ہے فرقہ پرستی کا نتیجہ اور اس کی واحد ذمہ دار ہے مذہبی پیشوائیت جومروجہ مذہب (فرقوں والے اسلام) کو دین خداوندی بتاکر اُمت کو تھیکیاں دے دے کرسلائے رکھتی ہے۔ یہ ہمارے کا نوں میں بیسے رکھونگ دیتی ہے کہ ہمارے خداوندی بتاکر اُمت کو تھیکیاں دے دے کرسلائے رکھتی ہے۔ یہ ہمارے کا نوں میں بیسے رکھونگ دیتی ہے کہ ہمارے

فرقے، وہ ، فرقے نہیں جنہیں قرآن شرک قرار دیتا ہے، یہ' مکا تب فکر'' ہیں۔اس نے الفاظ کے ذراسے پھیر سے اُس شرک، ( فرقہ پرتی کے شرک ) کی گر ہیں اور مضبوط کر دیں لیکن الفاظ کے بدل جانے سے حقیقت تونہیں بدل جاتی ۔ سکھیا تو سکھیا ہی رہتا ہے خواہ اس کا نام کچھ ہی کیوں نہ رکھ دیا جائے۔

قوم میں ایک نئی روح پھو نکنے کے لئے اور اس میں اجتاعی زندگی اورمسلم قومیت کا شعور پیدا کرنے کے لئے چند گزارشات،وزیراعظم کےغوروفکر کے لئے پیش خدمت ہیں :

1۔ دستور میں قر آن حکیم کی مکمل اور غیر مشروط بالا دستی کو قائم کرنے کے لئے مناسب تر امیم حبتیٰ جلد ممکن بنائی جائیں۔

2۔وطن پانسل کو بنائے قومیت قرار دینے ہے، قوم کی تشکیل کے لئے کسی قسم کی جدو جہد کی ضرور سے نہیں ہوتی ، ہر بچے پیدائش طور پراس قوم کا فر د ہوتا ہے جس میں وہ پیدا ہولیکن کسی نظریہ کی بنا پر قوم کی تشکیل کے لئے ضرور کی ہوتا ہے کہ قوم کے بچوں کواس نظریہ کی تعلیم دی جائے ۔ہم نے اس اہم مقصد سے نہ صرف اغماض برتا بلکہ دین کی تعلیم کو مذہبی پیشوا ئیت کے رحم و کرم پر چپوڑ دیا۔ آج ہم اپنی اس غفلت کا نتیجہ جھت رہے ہیں ۔ ہماری نئی نسلیں ہمار سے نظریہ چیات نظریہ پاکتان سے ہی بیگا نہ ہور ہی بیاں ۔اب اس نظریہ کے تحفظ کی اس کے سواکوئی صور سے نہیں کہ اس کوقوم کا نصب العین حیات قرار دیا جائے ۔ اسے نئی نسل کی تعلیم و تربیت کے نصاب میں داخل کیا جائے ۔ تاکہ پاکستان کا مستقبل مستقلم ہو سکے ۔ چونکہ جس اسلامی مملکت کے قیام کے لئے وزیر اعظم کوشاں ہیں اس کی عمار سے کی بنیا دائی نظریہ کیات پر اٹھی ہو ہے ، اس لئے اس نظریہ کا تحفظ اور اس کی تعلیم و زیراعظم کی ذاتی ذمہ داری ہے ۔ کی بنیا دائی نظریہ کو میں وحدت فکر وعمل پیدا کرنے میں ممد ومعاون ثابت ہو پر برمنی ایک ایسا نصاب تعلیم تیار کیا جائے ، جو پوری قوم میں وحدت فکر وعمل پیدا کرنے میں ممد ومعاون ثابت ہو امت کی وحدت کی بنیا دیا در ہے ایک اللہ کے ایک ضابطہ کھیات اور ایک نصاب/ ضابطہ تعلیم کے مطابق زیر گی بسر کرنے پر ہوتی ہے ۔

3۔ ملت میں وحدت فکر ، قرآن کیم کوقرآن ہی سے بچھنے سے پیدا ہوگی۔ روایات سے نہیں ، جو ہر مذہبی فرقے کی الگ الگ ہیں۔ وقت کی اہم ضرورت ہے کہ قرآن کیم کے معانی و منہوم کا ایک ایسا مستند نسخہ حکومت کی نگرانی اور ذمہ داری میں ، تیار کیا جائے جو مخبلہ اور ہاتوں کے ، اسلام کے ان بنیا دی اور غیر متبدل اقدار اور اصولوں کو اجاگر کرے جن پر اسلامی مملکت کی عمارت استوار ہوتی ہے اور جوزندگی کے اہم مسائل کاحل اپنے اندرر کھتے ہیں۔ حکومت کا تیار کر دہ اور منظور کر دہ بیقر آئی نسخہ تمام چھوٹی بڑی نعلیمی درس گا ہوں (بشمول دینی درس گا ہوں) ریڈیو، ٹی وی ، سرکاری دفاتر اور دیگر سرکاری اور غیر سرکاری اداروں میں صحیح قرآنی تعلیم پھیلانے کا واحد ذریعہ ہوگا۔قرآنی تعلیم سے مراد وہ تعلیم نہیں جو ہمارے مدارس میں ''دینی علوم''

کی شکل میں دی جاتی ہے۔طلباء کے لئے قرآن کی تعلیم ایسی ہونی چاہئے کہ تعلم ،علی وجہ البصیرت بیچسوں کرنے لگ جائے کہ بلاشک وشبہ یہ کتا ہے قطیم نوع انسانی کے لئے واحداور کممل ضابطہ کھیات ہے اورانسانیت کی مشکلات کاحل اس کے سوااور کہیں نہیں مل سکتا۔

4۔ اس طرح، قرآن حکیم کی روشنی میں ، حضور نبی کریم سَلَقَیْمُ کی حیات ِطیبہ پرجھی ایک مستند کتاب، حکومت کی نگرانی میں تیار کی جائے ، جو مخبلہ اور باتوں کے، اس اسلامی نظام پرجھی روشنی ڈالے جو حضور سَلَقَیْمُ نے قائم فرمایا تھا اور جو حضور سَلَقَیْمُ کے بعد ، خلفائے راشد سُلُّ کے زمانے میں آگے چلا، کیونکہ:

'' وہی چراغ جلیں گےتوروشنی ہوگی''

ان گزارشات کا واحد مقصد فرقد پرتن کے رجحان کوختم کر کے ملت میں وحدت فکر کے فروغ کی حوصلہ افزائی ہے۔ یہ مقصد راتوں رات حاصل نہیں ہوجائے گا۔اس کو حاصل کرنے کے لئے میر کا رواں کونہایت احتیاط سے پلاننگ کرنا ہوگی کہ مقصد بھی حاصل ہوجائے اور'' بھڑوں کا چھتے'' بھڑ کے بھی نہیں۔اس کے لئے قر آنی دعوت کا دیا جلانا ہوگا (3:102) اوراس کو دنیاوی اسباب وذرائع کے تیل سے نہیں بلکہ اپنے خون جگرسے جلائے رکھنا ہوگا

قرآن میں ہوغوطہ زن اے مردمسلمال اللہ کرے تجھ کو عطا جدت کردار!
(اقبال)

آخر میں ایک بار پھرس لیجئے ! ہمارے معاشرہ کا بگاڑ اللہ کی مقدس کتاب کے ساتھ مسلسل کھیلنے کی بنا پر ہے۔اگر ہم نے یہ کھیل بند نہ کیا اور رسول اللہ سُکا ٹیٹی کی سنت کی پیروی نہ کی ان اتبع الا مایو حی الی (46:9،10:15،7:203) اور قرآن اور صرف قرآن کو اپنے آئین کی بنیاد نہ بنایا تو پھر فطرت کیے فیصلے کا انتظار کیجئے۔قرآن حکیم نے کہا ہے کہ جب کوئی قوم مہلت کے وقفہ سے فائدہ نہا ٹھائے اور اپنی ذہنیت نہ بدلے، اپنی روش نہ بدلے تو:

(47:38) کے مطابق

'' اگرتم اس نظام سے روگردانی کرو گے اور اپنے عہد سے پھر جاؤ گے تو وہ تمہاری جگہ کوئی دوسری قوم لے آئے گا جو تمہاری جیسی نہ ہوگی۔''

> یمی وہ اصول خداوندی ہے جس سے ہمیں ڈرنا چاہئے کہ وہ ہمیں مہلت کے وقفے بار بارنہیں دےگا۔ انداز بیال گرچہ بہت شوخ نہیں ہے شاید کہ تیرے دل میں اتر جائے میری بات

(ماہنامہ طلوع اسلام، جولائی 1998ء سے ماخوذ)

بِسُلِكُ إِلَّهُ الرَّحِيَ

سورة النساء آيات 144 سے 155 تک

## ۔ درسِعُ قرآک

عزیزانِ من! آج جنوری 1971ء کی 24 تاریخ ہے اور درسِ قر آنِ کریم کا آغاز سورۃ النساء کی آیت 144 سے ہو رہاہے:(4:144)۔

#### (1) کا فراورمنا فق کےعلاوہ مذہب اور دین میں فرق کی نوعیت:

پچھلے اتوارکوالیکشن کی پابند یوں کی وجہ سے درس کا ناغہ رہاتھا۔اس لیے تجدید یدیا دداشت کے لیے عرض کر دوں کہ بات منافقین کی چلی آ رہی تھی ۔قر آ نِ کریم نے منافقین اور کفار کو یوں توایک ہی کیٹگری (شق) میں رکھا ہے کیکن جیسا کہ ذرا آگے چل کر ہمارے سامنے بات آئے گی' وہ منافقین کو کا فرول سے بھی زیادہ بدتر مخلوق قرار دیتا ہے۔خدا کی طرف سے جو
دین ہے' وہ انفرادی چیز نہیں ہے۔ مذہب انفرادی ہوتا ہے' یہ خدا اور بندے کے درمیان پرائیویٹ تعلق ہوتا ہے' یہ پوجا پاٹ'
گیان دھیان اور پرستش ہے' بس اتنا ہی تعلق ہوتا ہے اور اسے ہر فر دالگ الگ' اپنی اپنی جگہ انفرادی طور پر کرسکتا ہے بلکہ
اس میں جتنی زیادہ انفرادیت ہو' تنہائی ہو' خلوت ہو' علیحدگی ہو' وہ اتنا ہی زیادہ خدا کا مقرب ہمجھا جاتا ہے۔ ہندوؤں کے سادھو
ہوں' سنیاسی ہوں' بن باسی ہوں' عیسائیوں کے Saints (صوفی ) ہوں' مسلمانوں کے صوفی اور اولیاء اللہ ہوں' یہ آبادیوں
سے بھی دور بھا گتے ہیں' جنگلوں میں چلے جاتے ہیں' اگر آبادی میں رہتے ہیںتو خلوتوں میں رہتے ہیں' ججروں میں رہتے ہیں'
خانقا ہوں میں رہتے ہیں' زاویوں میں رہتے ہیں۔ گویا جتنا زیادہ کوئی تنہا ہوتا چلا جائے وہ سجھتے ہیں کہ ان کا اتنا ہی خدا سے
تعلق بڑھتا چلا جاتا ہے۔ مذہب میں یہی شکل ہوتی ہے۔

یہ انسان کے اپنے ذہن کی پیداوار ہوتا ہے۔جیساذہن نے تصور کرلیااس کے مطابق راستے اختیار کر لیے لیکن دین اجتماعی زندگی کا نام ہے۔ وہاں تو کُونُوَا مَعَ الطّب قِیْنَ (9:119) ہونا پڑتا ہے بعنی سفر زندگی صادقین افرادِ کارواں کی معیت میں طے کرنا پڑتا ہے اور جنت میں جانے کے لیے ضروری ہے کہ: فَالْدُ خُولِی فِی عِبْدِی (89:29) میرے بندوں میں داخل ہو پھر جنت میں جاسکتا ہے۔ یہ ایک اجتماعی نظام کا نام ہے۔ اب اس اجتماعیت کی پہلی بنیادی شرط یہ ہے کہ جولوگ اس نظر سے پرایمان رکھیں 'اس تصور حیات پر تقین رکھیں تو یہ جنہیں جماعت مونین کہا جاتا ہے' وہ دوسروں سے الگ ایک جماعت ہے گی۔

## (2) ندہب کی بنیا دسکولرازم پراستوار ہوتی ہے اور دین کی دوقو می نظریئے پر

مذہب میں بیتمام امور مشترک ہوتے ہیں۔ کافر ہول 'مون ہول 'ہندوہوں 'مسلمان ہول 'سکھ ہول 'عیسائی ہول ' بیہ جسیکولر نظام کہتے ہیں اس میں ان تمام دنیاوی امور کے فیصلے وہ مشتر کہ طور پر کرسکتے ہیں اور اپنی پوجا پاٹ ایشور کی بھگئ ' پرستش 'عبادت کے لیے ایک دوسر سے سے الگ ہوجاتے ہیں۔ اس کوسیکولر نظام کہاجا تا ہے۔ اس میں دنیاوی امور کے فیصلے مومن اور کافر کا امتیاز کیے بغیر ' اکھے ہوکر' با ہمی مشور سے سے ہی ہی ' یول طے کر لیے جاتے ہیں اور Personal (شخصی) معاملات میں ہرایک کو اجازت ہوتی ہے کہ وہ اپنے اپنے دین اور دھرم یعنی مذہب کے مطابق ان کے فیصلے کر لے کین جب دین آئے گا تو اس میں تو بیا ایک منفر و جماعت بنے گی' جوصر ف انہی لوگوں پر شتمل ہوگی جو اس نظر بیہ حیات پر یقین اور ایمان رکھیں جو قرآن کریم نے دیا ہے۔ اسی چیز کو آج کی اصطلاح میں دوتو می نظر بیہ کہتے ہیں۔

قرآنِ کریم نے یہ واضح طور پر کہاہے کہ ہم نے انسانوں کو پیدا کیا' ان میں سے ایک جماعت مومنین کی ہوتی ہے' دوسری کفار کی ہوتی ہے۔اپنے ذہن میں جب ہم کفار کہتے ہیں توغیر مسلم بھی اس لفظ کوا یسے ہمجھتے ہیں جیسے گالی دیدی ہو۔ یہ کوئی گالی کی بات نہیں' یہتو وہ ہے جسے کسی سوسائٹی کا Member & Non-Member کہتے ہیں۔ یہ بالکل وہی چیز ہے۔اس سوسائٹی میں کچھاس کے ممبرز ہوتے ہیں اور دوسرے نان ممبرز ہوتے ہیں۔اب ظاہر ہے کہ کوئی بھی سوسائٹی' کوئی انجمن کوئی اجتماعیت بھی الیی نہیں ہوتی کہ اس میں ممبرز اور نان ممبرز دونوں اکٹھے ہوجائیں اور آپ اس کوسوسائٹی کہہ دیں۔ رسول اللہ سکا لیٹھا کے حقیقی چپااور جتنے رشتہ دار'عزیز تھے وہ دوسری قوم کے افراد تھے' قومیت کی تشکیل کی بنیا درین نے بیدی کہ نظریۂ زندگی میں اشتر اک ہوا کہ ان اس جریکو دوتو می نظریہ کہتے ہیں۔

(3) دوقو می نظریہ کے بنیا دی کواز مات جن کو پیش نظرر کھے بغیر اسلامی مملکت کا خواب پورانہیں ہوسکتا

پاکستان کا تصور خالص اسلام اور دین کی بنیادوں پی علامہ اقبال ؓ نے دیا تھا۔اس مطالبے کی پہلی بنیاد بیتی کہ مسلمان کے اشتراک کی بنیاد پر' ایک الگ قوم ہے۔کوئی غیر مسلم اس قوم میں شریک نہیں ہوسکتا۔ یہ کسی دوسری قوم کے ممبر نہیں ہو سکتا۔ یہ کسی دوسری قوم کے ممبر نہیں ہو سکتا۔ یہ کہ یہ یہ جہ جوالگ قوم بنتی ہے ' اگرانہوں نے مسلمان کی حیثیت سے زندگی بسر کرنی ہے' توان کے لیے اپنی آزاد مملکت کا ہونا ضروری ہے۔ اسلام ایک زندہ تھیقت بن نہیں سکتا تا وقتیکہ اس امت کو' اس ملت کو' بیکا مل اختیار و اقتدار نہ ہوکہ وہ خدا کے احکام کونا فذکر کسیں۔ یہ بیٹی بنیاد پاکستان کے حصول کی ۔ یہ جو چیز ہے کہ بیدا یک الگ منفر دقوم ہے تو اس کی مملکت میں غیر مسلموں کے ساتھ حسن سلوک کیا جائے گا' انصاف کیا جائے گا' عدل کیا جائے گا' انہیں انسانوں کے حقوق دیئے جا میں گے لیکن جو چیز بیں اس قوم کے ساتھ خص اور مخصوص ہیں' ان میں وہ شریک نہیں کیے جاسکتے ۔ اور سب حقوق دیئے جا میں گے گئے اس مملکت میں جو اس آئیڈی اور کھوش میں بیٹی چیز تو یہ ہے کہ اس مملکت میں جو اس آئیڈی اور کھوش کی بنیاد پر متشکل ہوتی ہے جو نان ممبرز ہیں ان کے ساتھ دوستانہ تعلقات نہیں قائم کیے جاسکتے ۔ اس لیے کہا کہ: آئیڈی اور گئے ویک اور گئے ہوئی وار گئے ہوئی الگ فیزی آؤلی آئیڈی اور گئے ہوئی وی کے مسلم کی تو میں تو اس کے بہم آئیڈی اور گئے ہوئی وی جاسکتے ۔ اس لیے کہا کہ: آئیڈی اور گئے ہوئی وی جاسکتے ۔ اس لیے کہا کہ: آئیڈی آئی آئیڈی آئی

(4) كوئى غيرمسلم جماعتِ مومنين كاخير خواه نهيس موسكتا كيون؟ اورمسلم مملكت كے دولواز مات:

یہاں توصرف اتنی چیز ہی کہی ہے'اس سے پہلے تو بڑی ہی تفصیل سے اس کے متعلق چیزیں آچکی ہیں۔ سورۃ آل عمران میں آپ دیکھ چکے ہیں درس میں وہ آیت آچکی ہیں۔ کہ نیا گئی اللّذِیْنَ الْمَنُوْ الْا تَتَّخِذُ وُ ابِطَانَةً مِّنْ دُوْنِکُمْ (3:118) عمران میں آپ دیکھ چکے ہیں درس میں وہ آیت آچکی ہے کہ نیا گئی اللّذِیْنَ الْمَنُوْ الْا تَتَّخِذُ وُ ابِطَانَةً مِّنْ دُوْنِ کُمْ اللّذِی کے علاوہ کسی کوا پناراز دار نہ بناؤ'اپنے راز داروں میں شریک نہ کرو۔ سیدھی ہی بات ہے کہ اگر کوئی نان ممبریا کوئی غیر مسلم آپ کے شریک تھم ہوتا ہے'شریک حکومت ہوتا ہے' آپ کی مملکت کے امور کے اندر برابر کا شریک ہوتا ہے تو اس سے کوئی راز چھیا ہوانہیں رہ سکتا' اور کوئی راز چھیا یا بھی نہیں جا سکتا۔ قرآن مجید کا می تھم ہے کہ آیا گئی آ

الَّذِيْنَ امَنُوُا لَا تَتَّخِذُوْا بِطَانَةً مِّنْ دُوْنِكُمْ لَا يَالُّوْنَكُمْ خَبَالًا (3:118) يادركھو! يه كَتْح بَى تمهارے اپنے كيوں نہ بنیں' وہ تمہاری تباہی میں' تمہاری تخریب میں' کوئی کمی نہیں کریں گے۔اور بات ٹھیک ہے۔آپ کوایک زندگی کا نظریہ پہند ہے' اس کے مقابلے میں وہ جودوسرے ہیں' آپ سے متضاد نظریۂ حیات کے قائل ہیں' اب دومتضاد کششیں یک جاجمع کر رہے ہیں۔آپ کے دین کا تقاضاان کے تقاضوں سے بالکل مختلف ومتضاد ہے۔اسی لیے قرآن مجیدنے یہ کہاہے کہ وَدُّوْا مَا عَنِيُّهُ (3:118) جو چیزتمهارے لیے وجهُ تکلیف اور باعثِ مصیبت ہوتی ہے اس سے وہ خوش ہوتے ہیں۔ یہ بات ٹھیک ہے کہ جب دومفادات میں ٹکراؤ ہوگا توایک کے لیے جو چیز مفاد کا باعث ہوگی دوسرے کے لیے تکلیف کا موجب ہوگی ۔اس قسم کے متضادعناصر کو ملا کر قوم نہیں بنایا جاسکتا' ان عناصر کوشریکِ حکم کیا ہی نہیں جاسکتا' ان کے بنیادی مقاصدالگ الگ ہیں' متاع الگ الگ ہیں' نصب العین حیات جدا گانہ ہیں' ایک مشرق کی طرف جانا چاہتا ہے' دوسرامغرب کی طرف جانا چاہتا ہے' آپ انہیں کیجا اکھا کیے کردیں گے۔ کہا ہے کہ قَلْ بَدَتِ الْبَغْضَآءُ مِنْ أَفُواهِ فِهُ مَا تُخْفِيْ صُدُوْدُهُمْ أَكْبَرُ ۚ (3:118) ان كى كيفيت به ہوتی ہے كہ بھى بھى تو بے ساخنگى كے عالم میں ان كے منہ سے وہ باتيں نكل جاتی ہیں جن ہے تہہیں اندازہ ہوتا ہے کہ یہ کیسے دشمن ہیں لیکن جو کچھ تمہارے خلاف بید دلوں میں چھیا کرر کھتے ہیں، تمہیں ان کا پتہ ہی نہیں ہوتا۔سارے قرآن کریم میں آپ دیکھیں گے کہ یہی حقیقت چلی آئے گی اور یہی بنیاد تھی۔جیسامیں نے کہا ہے کہاسمملکت یا کشان کےحصول کی دوہی چیزیں تھیں۔ایک بیدوقو می نظریہ ہے کہمسلمان اپنے ایمان کی بنیاد پر' ہرغیر مسلم سے الگ ایک قوم ہے غیرمسلم اس قوم کا فرزنہیں ہوسکتا اور دوسری پیرکہ اس مملکت کی ضرورت اس لیے ہے کہ یہاں خدا کے قوانین کونا فذ کیا جائے۔

#### (5)مملکتِ پاکستان حاصل کرنے کے بعد ہماری نظریاتی زندگی کی زبوں حالی

ہم نے مملکت تو حاصل کر لی لیکن بید دونوں چیزیں اس طرف سے نظر انداز ہوئیں نسیا مسیا ہوئیں کہ آج انہی پرحرف گیری ہورہی ہے۔ بیتو دہرایا جاتا رہا کہ اسلامی مملکت بنے گی اور آج تک وہ الفاظ تو بہرحال دہراتے چلے گئے' تنیئیس سال ● ہو گئے ہیں ہم سنتے چلے آرہے ہیں لیکن بیجود دسری چیزتھی کہ مسلمان ان سے الگ ایک قوم ہیں' یہاں پہنچنے کے بعد اس کا تو نام ہی کسی نے نہیں لیا۔ بیجوا قامت دین کے اشنے بڑے مدعی بنے پھرتے ہیں انہوں نے بھی اس تیئیس سال ● میں انہوں نے بھی اس تیئیس سال ● میں انہوں نے بھی اس تیئیس سال ● میں اپنے ہاں بھی بے نہیں کیا کہ بیشرط ہے کہ غیر مسلم' مسلم قوم کا فر دنہیں ہوسکتا۔ مسلم اور غیر مسلم سارے اس کے مقابلے میں جہوریت لیے پھر رہے ہیں بلکہ انہوں نے تو پچھلے انکشن کے دوران بیہ کہد دیا تھا کہ ہم مسلم لیگ کے کسی ممبر کے مقابلے میں ایک ہندوکوتر ججے دیں گے۔ بیا سلامی مملکت بنانے کے دعو بدار ہیں اور جواس کے مدعی نہیں تھے بہرحال نام وہ بھی بیہ لیتے ۔ بیاس بی میں بیہ بنیادی شرطنہیں تھی کہ یہاں پاکستان کے اندر جوقوم ہے وہ مسلمان کی تھے۔ جتنے آپ کے ہاں بی آئین بنے ہیں میں بیہ بنیادی شرطنہیں تھی کہ یہاں پاکستان کے اندر جوقوم ہے وہ مسلمان کی

**ا** یادرہے یہ بات جنوری 1971ء کی 24 تاریخ کو کھی گئی تھی۔

قوم ہے' نان مسلم اقوام کے افراد نہیں ہیں۔ یہ آپ کو معلوم ہے کہ یہ جو آئے دن کفر کے فتو ہے لگتے رہتے ہیں' آج تووہ مذاق بن کررہ گئے ہیں' ان کا کوئی عملی مفہوم ہی نہیں رہ گیا۔

#### (6) اسلامی مملکت میں غیر مسلم افراد کی حیثیت کے قین کی وضاحت

#### (7) دوقو می نظریئے کی قرآنی آئیڈیالوجی کو پیش نظر نہ رکھنے والوں کو وارننگ

برادرانِعزیز! آگے دیکھے کہ اس کی تہدید کتنی بڑی ہے! کہا ہے کہ: آثوینگؤن آن تَجْعَلُوْا بِللهِ عَلَیْکُهُ سُلُظنًا مُّہِینًا (4:144) کیاتم ایسا کرنا چاہتے ہوا ایسا کرو گے تواس کے بعد پھر خدا کو تمہارے اوپراپنا غضب اور عذاب نازل کرنے کے لیے کسی اور دلیل کی ضرورت نہیں رہے گئ تنہا یہ ایک دلیل کافی ہوجائے گی کہ تم نے اپنوں کے سوادوسروں کو اپنا دوست ورت نہیں رہے گئ ۔ تو کی عور کیجے دوست ورزدار شریک تھم شریک مملکت بنایا اپنی قوم کا فرد تسلیم کرلیا۔ کسی اور دلیل کی ضرورت ہی نہیں رہے گی ۔ غور کیجے عزیزانِ من الیکن آپ کا قرآنِ عیم تو آج صرف جان و کا لئے کے لیے رہ گیا ہے۔

یہاں ذکر منافقین کا آر ہاتھا اور میں نے گزارش کیا تھا کہا گرچیقر آنِ حکیم کافروں اور منافقوں دونوں کوایک کیٹگری

<sup>•</sup> سورة لیسین اس آخری وقت پڑھنے کی رسم اس بات کی غماز ہے

(8) منافق كے سلسله ميں نفسياتی طور پر ہرآن جہنمی كيفيت ميں مبتلار ہے كى ايك قرآنی مثال

یہ آیات ذرا آ گے چل کر آ رہی ہیں جہاں قر آ نِ کریم نے کہا ہے کہ وہ لوگ بھی تہمیں ملیں گے جو ظاہر یہ کریں گے کہ وہ خدا پر ایمان رکھتے ہیں ۔ آ گے اس نے بتایا ہے کہ چرٹیسٹ کونسا ہے جہاں سے پتہ چلے کہ بیا بمان نہیں رکھتے ۔ یہاں تو منافق کا ذکر ہور ہا ہے کہ وہ جہنم کے مندا ہی بیت تریں گہرائیوں میں ہونگے جہنم کے سب سے مین فاروں کے اندر ہونگے ، مروقت مسلسل جہنم میں ہونگے ۔ عام مثال کے مطابق یوں کہیے کہ اگر ایک اسامی کے لیے بی اے ہونے کی شرط ہوتو ایک ہروقت مسلسل جہنم میں ہونگے ۔ عام مثال کے مطابق یوں کہیے کہ اگر ایک اسامی کے لیے بی اے ہونے کی شرط ہوتو ایک ہروقت مسلسل جہنم میں ہونگے ۔ اس کے مطابق یوں کہیے کہ اگر ایک اسامی کے لیے بی اے ہونے کی شرط ہوتو ایک ایک میں بی اے نہیں ہوں ' انہوں نے کہا کہ تم نہیں لیے جاسکتے' ملازمت نہیں میں ایک امیدوار بی امیدوار بی اور اس ملازمت کی جومراعات یا مفادات ہیں ان سے تو وہ محروم ہوا' دل میں کوئی آ گر تونہیں رہی ۔ وہ چلا گیا' معاملہ ختم ہوا۔ اس ملازمت کی جومراعات یا مفادات ہیں ان سے تو وہ محروم ہوا' دل میں کوئی آ گر تونہیں رہی ۔ اب ایک امیدوار ہے' وہ بی اے نہیں ہے' آ کر کہتا ہے کہ میں بی اے ہوں' وہ سلیکٹ (منتخب) ہوجا تا ہے۔

آ پ سوچئے کہ یہ جوملازمت کے (مثلاً) تیس سال ہی نہیں'اس کے بعد بھی اس کی کیفیت کیا ہوگی؟ قرآن مجید کہتا ہے کہ تیخسبُوْنَ کُلُّ صَیْحَةِ عَلَیْهِمُهُ (63:4) کہیں پتا کھڑ کا اور اس کی جان گئی کہ پکڑا گیا' پیہ چل گیا کہ میں بی اے نہیں ہوں۔ ملازمت کی مراعات تو ملی ہوئی ہیں' ہوسکتا ہے کہ بہت بڑے عزت کے مقام پہجی ہو' اس میں پھنے خال بھی بن چکا ہو ● لیکن ہروقت دھڑ کالگاہے کہ ذراکس کو پیتہ چل گیا تو پوچھونہیں پھر کیا ہوگا۔ بیہ ہے مسلسل جہنم ۔ قرآن حمید کہتا ہے کہ: نکار اللہ اللہ اللہ وقت دھڑ کالگاہے تکے الآئو فی تکظیع کے الآئو فی تکھیلے کے الآئو فی تکھیلے کے الآئو فی تکھیلے کے الا اللہ کی بھڑ کائی ہوئی آگ ہے جودلوں کو لیسٹ لیا کرتی ہے۔ جہنم کا بیہ ہے درک اسفل ۔ میں نے (او پر مثال میں) کہا ہے کہ کافر کی صرف محرومی ہے' اس کو صرف بیم راعات حاصل نہیں ہوئیں ۔ ایک دفعہ اس نے فیصلہ کرلیا ہے کہ میں نے بیاسامی نہیں لین بہر حال وہ نہیں ہے' کچھاورسوچ لے گا۔ بیجو بی اے نہیں تھا اور اس نے کہا تھا کہ میں ہوں' اس کی ساری زندگی جہنم کے عذا ب کے اندرگز رتی ہے۔

#### (9) ہندوؤں کے بالمقابل آ زادی کے بعدنظریاتی طورپر

مسلمانوں کی بیجیدہ صورت حال کی بنیادی وجہاوراس کاحل

ذراسوچے کہ کس عذاب میں ہماری قوم جکڑی ہوئی ہے۔ آزادی ہندوکو بھی ملی 'ہمیں بھی ملی۔ اس نے پہلے دن سے بیہ فیصلہ کرلیا کہ مذہب کو حکومت سے کوئی تعلق نہیں ہے' یہاں سیکولر نظام ہوگا' مذہب ذاتی پرائیویٹ معاملہ ہے' ہرایک کواپنے اسپنے پرائیویٹ معاملہ ہے' ہرایک کواپنے اسپنے پرائیویٹ معاملے کی آزادی ہوگی' جس طرح سے جی چاہے وہ کریں' ہم اس میں دخل نہیں دیں گےلیکن امور مملکت کے اندر مذہب کا کوئی دخل نہیں ہوگا۔ دوسر ہے ہی سال Constitution (آئین) بھی بن گیا اور وہ اس نظام پر چلے جا اندر مذہب کا کوئی دخل نہیں' کوئی مشکل نہیں' کوئی دشواری نہیں' کوئی سرال Demonstration (مظاہرہ) نہیں' کوئی تحریک نہیں' کوئی مشکل نہیں' کوئی دشواری نہیں' کوئی امت پھنسی ہوئی نہیں' کے جات کیا سات کے ہاں تکیس سال میں ہوئی انہوں نے دعویٰ کا مرح ہے' آگا ایک قدم ہی نہیں چل سکتے۔ کیا ہوا؟ یَّقُولُ امَنَّا بِاللهٰ وَبِالْدِوْمِ الْالْحِوْمِ الْالْحِوْمِ الْالْحِوْمِ الْالْحِوْمِ الْالْحِوْمِ الْالْحِوْمِ الْالْحِوْمِ الْالْحِوْمِ الْدِیْمِ کی امت کیسی ہوئی کیا ہے کہ ہم اس ضابطہ خدا وندی کی صداقتوں پر ایمان رکھتے ہیں اور قانونِ مکا فاتِ عمل اوراُنے وی زندگی پر ہماراایمان ہے' کیا جہ کہ اسلامی مملکت سے گا۔

#### (10) ماڈرن طبقے پرمذہب پرست طبقہ کااعتراض اور پھران کی اپنی کارگزاری کی روداد

اباس کے بعددونوں کیگریز (شقیں) ہیں مذہب پرست طبقہ ماڈرن طبقہ کو ہمیشہ کوستار ہتا ہے کہ یہ اسلامی مملکت نہیں بننے دیتے ۔ پار ان کی طرف آجائیے جواسلام کے مدعی ہیں اور کہتے ہیں کہ بنہیں بننے دیتے ۔ پار ان کی طرف آجائیے جواسلام کے مدعی ہیں اور کہتے ہیں کہ ہم تو یہاں اسلامی مملکت بنا کر رہیں گے ۔ تیکیس (23) سال کی تک یہ کہتے چلے آئے کہ یہ اسلامی مملکت بنے گی اور اس میں کتاب وسنت کے مطابق قوانین نافذ کریں گے۔ پھووہ تھے کہ جنہیں پتہ ہی نہیں تھا کہ ہم کیا کہ درہے ہیں ۔ مذہب پرست طبقے میں اکثریت ان کی ہوتی ہے جنہیں پچھ پیتنہیں ہوتا۔ ہوتا چلا آ رہا ہے کرتے چلے جارہے ہیں وہ تو یوں ہوتا ہوست کے مطابق قوانین کے میں اکثریت ان کی ہوتی ہے جنہیں پچھ پیتنہیں ہوتا۔ ہوتا چلا آ رہا ہے کرتے چلے جارہے ہیں وہ تو یوں ہوتا

<sup>🗗</sup> آج (2011ء میں) قومی اور صوبائی اسمبلیوں کے مبران میں اس کی مثالیں موجود ہیں لیکن سوچے کون؟

<sup>🗗</sup> يە يادر ہے كە يەبات 24 جۇرى 1971 ءكۇ گى گى 🗗

ہے کہ اِنگا وَجُنْ نَا اَبَاءَ نَا عَلَی اُمَّةِ (43:22) متوا تر ماں باپ سے ایک روش چلی آرہی ہے کہ ہم نے اپنے آبا وَاجداد کو اس روش پر چلتے دیکھا ہے وہ اسے دہرائے چلے جارہے ہیں لیکن وہ بھی تھے جنہیں اس کا پنہ تھا کہ ایسانہیں ہوسکتا اور وہ مسلسل کہتے چلے جارہے تھے۔ قرآن کریم ان کے بارے میں کہتا ہے کہ یُخیوعُون الله وَالَّذِیْنَ اَمَنُواْ (2:9) خدا کو اور جماعت مونین کو بھی دھوکا دے رہے تھے۔ جب بھی بھی ایساموقعہ آیا، ٹیسٹ کیس آیا، بنانے کی بات آئی، وہ ہیں سے کھل دے کرکسی طرف سے نکل گئے۔ منافق تو بنیا دی طور پہ کہتے ہی اس کو ہیں۔ آپ کو پنہ ہے کہ 'ن ف ق'' اس کا مادہ ہوتا ہے۔ یہ وہنگلی چو ہا ہوتا ہے 'یہ ایک طرف سے بل بناتا ہے اور اس کے اندر جاکراتی وقت دوسرار استہ' پہلے سے کھود کررکھ لیتا ہے کہ کہیں اِدھر سے خطرہ ہوا تو جھٹ سے اُدھر سے نکل گیا۔ منافق کے معنی ہوتے ہیں'' کسی جگہ داخل ہونے کے ساتھ ہی یہ سوچ کے کہ باہر جانے کا راستہ کونسا ہے''۔'' او پہلال ای فیصلہ کرلوے ایس چیز دا کہ کوئی گل نئیس نکل کے ساتھ ہی میں سوچ رکھا تھا کہ نکلنے کا راستہ کونسا ہے''۔'' او پہلال ای فیصلہ کرلوے ایس چیز دا کہ کوئی گل نئیس نکل جاوال گا'' (وہ پہلے بی اس چیز کا فیصلہ کرلے کہ کوئی باتے نہیں' میں نکل جاوال گا'' (وہ پہلے بی اس چیز کا فیصلہ کرلے' انظام کرلے کہ کوئی باتے نہیں' میں نکل جاوال گا' کہ تھا نہوں نے پہلے بی سوچ رکھا تھا کہ نکلنے کا راستہ کونسا ہے۔

#### (11) قرآنی قوانین کی بجائے فرقہ بندی کی بنیاد پرفقہ خفی رائج کرنے کی تجویز

حاصل ہی اسی لیے کیا گیا تھا۔اورا گروہ اس کور کھ لیس تواس کے بعد کیار تھیں گے۔

عزیزانِ من!غور تیجیے بیدرک اسفل کتنابرا ہے! آپ ایک قدم آ گےنہیں چل سکتے سچے توبیہ ہے کہ یہ چلنے ہی نہیں دے

ر ہے۔

#### (12) قرآنِ کیم کے زد یک مومن اور کا فرکی تخصیص

قرآنِ تکیم نے توایک ہی بات کہی تھی ۔ وہ پیتھی کہ مون اور کا فر میں فرق کیا ہے۔ آپ سوچئے ۔ کہا ہے کہ وَمِن النَّاسِ مَنْ يَّقُولُ امِّنَّا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَمَا هُمْ مِمُؤْمِنِيْنَ (2:8) اس في تو تخصيص كى ايك بى لائن تحييني تقى كه وَمَنْ لَّدْ يَحُكُمْ مِمَا آنْزَلَ اللهُ فَأُولِيكَ هُمُ الْكُفِرُونَ (5:44) سيرهى مَا بت ہے جو كتاب الله كمطابق حكومت قائم نہیں کرتے' انہیں کا فرکہا جاتا ہے۔ کتاب اللہ کا آج بھی نام کیجیتو آپ دیکھیے آپ کے خلاف کیا کچھ ہوتا ہے۔قرآنِ کریم نے تو مومن کی Definition (تعریف) یہ کی ہے کہ کتاب اللہ کے مطابق حکومت قائم کرنے والے مومن ہیں۔ اس کوچھوڑ کراس کےعلاوہ کچھ دوسرا جوکرنے والے کا فرہیں۔اس طرف کوئی نہیں آئے گا۔ آج بھی کہہ کردیکھ لیجیئے کیے بھی نہیں آن دي ك ـ سوچي توسهي كه پراس ملك كاكيا بن كا - كها ب كه مَنْ يَّقُوْلُ امَّنَّا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْأخِرِ (2:8) جو دعویٰ کرتا چلا جائے کہ بیاسلامی مملکت بنے گی اوراسلامی مملکت بنانے کے لیے جوخدانے ایک بنیا دی شرط قرار دی ہے' اس ہے انکار کرتا چلا جائے اور کہنہیں میں انکار کر رہا ہوں۔ آپ ہروفت ان کی زبانوں پر کتاب اللہ قرآن جمید ماانزل الله ديكسي كئية مَنْ يَقُولُ بُ يه كم چلے جائيں كے ليكن وَمَا هُمْ يَمُوْمِنِيْنَ (2:8) ـ انفرادى طور پرتوميں نے او پر مثال میں عرض کیا تھا کہ اپنی ایک چیز کو چھیا کر' کچھ بن کر' دوسری چیز لینے والا' وہی جونان گر بجویٹ تھاجس نے بی اے بن کراسا می حاصل کر لی' وہ ملازمت کے سارے دورا نیے میں کس جہنم میں گز را۔اورا جمّا عی طور پر آپ د کیھ لیجیے کہ ہماری بیرمثال ہے۔اس چیز کا دعویٰ ہےاورا بما نداری سےاس پر کوئی نہیں آ رہا۔ پنہیں ہے کہ بات سمجھ میں نہیں آتی ۔ میں یو چھتا ہوں کہاس آیت کے معنی کس کی سمجھ میں نہیں آ سکتے ۔ چار ہی تو الفاظ ہیں ۔ پیے کہا ہے کہ وَ مَنی لَّھٰہ يَحْكُمْ بِمَا آنْوَلَ اللهُ فَأُولِيكَ هُمُ الْكُفِرُونَ (5:44) - اس كانتيج بيه الله كالله وم بَعَلُو له كالرح بھری ہوئی ہے'کسی کی سمجھ میں نہیں آرہا ہے کہ کیا کیا جائے ۔ اس مشکل کے اندر پھنسی ہوئی ہے ۔ غالب (1797-1869ء) کے الفاظ میں پیرہے کہ

> ہے دلِ شوریدہ غالب طلسمِ پیج و تاب رحم کر اپنی تمنّا پر کہ کِس مشکل میں ہے

(13) اگرکسی نے دنیا بھر میں اپنے آپ کو بے یار ومددگار کرنا ہوتو اپنے قول قمل میں تضادیپدا کرلے

کہا ہے کہ اِنَّ الْہُنفِقِیْنَ فِی السَّدُ اِنْ الْسُفُلِ مِنَ السَّارِ وَلَیْ تَجِدَلَهُ لَهُ نَصِیْرًا (4:145)۔ اپنی بی مالت ہے اور یا در کھو! جو بھی کسی اپنے قول وہل میں مخلص نہیں ہے و نیا میں اس کا کوئی مددگار نہیں ہوا کرتا ۔ کیابات کہہ گیا ہے قرآ نِ پاک! بھاری کی طرح خیرات کے گلڑ ہے تو تمہاری جھولی میں کوئی ڈال دیں گئ وہ بھی اپنے مقاصد کی خاطر ہو نگے ۔ دوست کوئی نہیں ہوگا ، مددگارکوئی نہیں ہوگا ، ناصرکوئی نہیں ہوگا۔ (جواہرلال) نہو (1964-1889ء) جیسے کا فرنے یہ بات لوٹا کر کہددی تھی جب اس نے اس وقت کہا تھا جب آئے دن آپ کے ہاں حکومتیں بدلا کرتی تھیں ۔ اس سے کہا تھا کہ جا کہ تو تول وقعل کا اعتبار نہیں ہے ۔ قرآن کریم کہتا ہے کہ وَلَیْ تَجِدِلَ لُھُمْ نَصِیْرًا (1415) ان کا کوئی رفیق اور مددگار نہیں ہوسکتا۔ اپنے کون ہو سکتے ہیں۔ سننے عزیز انِ من! قرآنِ کریم نے چارالفاظ میں بات کی ہے ۔ کہا ہے کہ اللہ اللّٰ نِیْنَ تَابُوْا (146) اپنے وہ ہیں جواپنی روش سے باز آجا کیں۔

## (14) سيح منزل پر پہنچنے کا طریق

پہلی چیزتوبیہ ہے کہ تم نے اس دوراہے سے جو غلط قدم اٹھایا تھا تم وہاں لوٹ کرواپس آؤ۔ اسی راہ پر چلتے چلے جاؤگتو
ہم قدم تمہیں منزل سے دور لیتا جائے گا۔ اس دوراہے کے اوپر واپس جاؤجہاں سے تم نے غلط قدم اٹھایا تھا۔ کہؤ اس بات کو
تسلیم کرو کہ وَ مَن لَّذَہ یَخ کُفر بِمَا اَنْزَلَ اللهُ فَاُولِیا کہ ہُمُ الْکُفِرُونَ (44:5) جو بِمَا اَنْزَلَ اللهُ سُم عطابق فیصلے نہیں
کرتے ، وہ کافر ہیں۔ یہی بنیاد ہے۔ وہاں واپس آجاؤ۔ کیا اس دوراہے پیواپس آنے سے منزل تک پہنی جاؤگ ہے کہ کرکہ
صاحب! چار گھنے کا سفرتھا ، چار گھنے تو ہم نے چل لیا ، بلکہ ہم نے تو آٹھ گھنے چل لیا ، واپس بھی تو آئے ہیں۔ کہتا ہے کہ نہیں!
ہیتو صرف غلطی کی تلافی ہوئی جو تم نے کی تھی۔ بات اب یہاں سے شروع ہوئی ہے۔ کہا ہے کہ وَ اَصْلَحُوا (4:146) آئندہ
کے لیے اپنی اصلاح کراو۔ اب ضیح سمت کی طرف قدم اٹھاؤ۔ اس نفاق سے نہیں کہ اَفَتُو مِنْوْنَ بِبَعْضِ الْکِتْبِ
وَتَکُفُرُونَ بِبَعْضِ (2:85) ان میں سے جو چیزیں اپنے مفیر مطلب ہوئیں وہ لے لیں اور دوسری چیزوں کوچھوڑ دیا۔

#### (15) ند ہب کی افیون کا علاج دین کومضبوطی سے اپنانے ہی میں ہے

کہا ہے کہ وَاعْتَصَمُوُا بِاللّٰهِ (4:146) حَبَلِ اللّٰهُ کُوتُکمیت سے مضبوطی سے تھامو۔وَاَخُلَصُوُا دِیْنَهُ مُد لِلّٰهِ (4:146) اپنی اطاعت اور فرماں پذیری کواپنے نظام سلطنت اور نظام حکومت کواپنے دین کو خالص اللّٰہ کے لیے کرو۔ یہ کروگوفاُولِیكَ مَعَ الْمُؤْمِنِیْنَ (4:146) پھرتم مونین کی جماعت میں شامل ہوسکوگے۔اور جب یہ ہوگاتو وَسَدُوفَ کُروَ اللّٰهُ اللّٰهُ وَمِنِیْنَ آجُرًا عَظِیمًا (4:146) پھرتم دیکھو گے کہ اس اجرعظیم میں شریک ہوجا کیں گے جوقانونِ خداوندی کُونِ اللّٰهُ اللّٰهُ وَمِنِیْنَ آجُرًا عَظِیمًا (4:146) پھرتم دیکھو گے کہ اس اجرعظیم میں شریک ہوجا کیں گے جوقانونِ خداوندی

کی روسے عنقریب جماعتِ مومنین کو ملنے والا ہے۔ یہاں سَوْفَ ہے نیدکوئی لمبی تاریخ یہاں نہیں پڑے گی کہ عاقبت میں ہی جا کر تمہیں پچھ ملے گا' کہا ہے کہ اس کے فوراً بعدتم دیکھو گے کہ اس کا کتنا بڑا عظیم اجرماتا ہے! یہ جوتم اس عذاب میں مبتلا ہو اور اس کے لیے پھر تمہیں یہ افیون بلا دی جاتی ہے کہ یُعَلِّ ہِ مَنی یَشَاءُ (29:21) اللہ جسے چاہتا ہے عذاب دیتا ہے اور یَخْفِرُ لِیَن یَشَاءُ (48:14) جسے چاہتا ہے مغفرت کر دیتا ہے۔ پھر یہ وعظ ہوتا ہے کہ صاحب! یہ تو اللہ کی شان ہے جسے چاہتا ہے مغفرت کر دیتا ہے۔

اوتھے کی پروا اے راکب! اوتھے بے پروائیاں پھڑ لے عملان والیان نون' چھڈ دے او گنہار نون

یہاں پہنچنے کے بعدیہ چیز ہے کہ قوم اگر ذلت اور عذاب کے اندر ہے تواس میں کسی کا بس نہیں ہے بھی ! یہ تو یہ یَغْفِرُ لِمَنْ یَّشَاءُ وَیُعَنِّ بُ مَنْ یَّشَاءُ وَیُعَنِّ بُ مَنْ یَّشَاءُ وَیُعَنِّ بُ مَنْ یَّشَاءُ وَیُعَنِّ بُ مَنْ یَّشَاءُ وَیُعَالِبُ مَنْ یَا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ مَا یَفْعَلُ اللهُ بِعَنَا بِکُمْ اِنْ مَا اللهُ بِعَنَا بِکُمْ اِنْ مُورو ہم نے تہمیں عذاب دیا کرایا کرنا ہے۔

#### (16) دوسروں کو تکلیف پہنچا کرخوش ہوناایک خطرناک نفسیاتی مرض ہے

سائیکولوبی میں ایک نفسیاتی کیفیت ہوتی ہے' اسے Sadism (اذیت پسندی) کہتے ہیں یعنی دوسر ہے کو تکلیف پنچا کرخوش ہونا۔ یہ جیئے مستبد چنگیز اور ہلا کو اور بیاس قسم کی شخصیتیں تاریخوں میں ملتی ہیں' ان Analysisk (تجزیہ) یہ ہے کہ وہ کو تو شہونا۔ یہ جیئے مستبد چنگیز اور ہلا کو اور اگر چنگیز اور ہلا کو علاقت کے اور اختیار حاصل ہوجائے تو پھر تو آپ ہم کھے لیجھے کہ وہ کیا پچھ کریں گے۔ وہ جو پہلے بادشا ہوں کی باتیں سنتے ہیں کہ کوئی ان کے خلاف ہوا تو ٹھیک ہے بھی !اس کوتل کر او بیجے کہ وہ کیا گچھ کریں گے۔ وہ جو پہلے بادشا ہوں کی باتیں سنتے ہیں کہ کوئی ان کے خلاف ہوا تو ٹھیک ہے بھی !اس کوتل کر او بیجے وہ یوں قبل نہیں کر اتے تھے۔ جس جس عذا ب سے اس کوتل کر اتے تھے وہ تھی کہ اند ھے کنویں میں ڈالے ہوئے ہیں' بڑے بڑے جو ہواں چھوڑ ہے ہوئے ہیں' بچھوا ورسانپ چھوڑ ہے ہوئے ہیں' بھو کو سے بھی مار رہے ہیں' ہا تھیوں کے پاول تلے ان کور وند وا یا جار ہا ہے' کھالیں تھنچوائی چلی جار ہی ہیں' الٹالٹکوا یا ہوا ہوتا تھا ہیں ۔ ایسے بادشاہ گزرے ہیں جو اپنا تخت اس جگہ چھواتے تھے جہاں اردگر داند ھے کنووں کے اندران دشمنوں کوڈ الا ہوتا تھا کہ یہ کیا اور ان کی سسکیاں اور آ ہوں کی آ وازیں آ تی تھیں۔ جس دن بیآ وازیں کم ہوجاتی تھیں' اس دن دارو غے کو تھم ہوتا تھا کہ یہ کیا ہوا آجی آ وازیں کم آ رہی ہیں' اس کے اندراس قسم کے لوگ نئے تازے ڈالو • یہایک ذہنیت ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوتا تھا کہ یہ کیا

عزیزانِ من!اب سوچئے کہا گریہ ذہنیت ہوتو میں تو ہلا کواور چنگیز تک ہی رہتا ہوں کہ توت وہ ہو' قوت ہوخدا کی اور معاذ اللّٰد معاذ اللّٰہ ہووہ کالی دیوی۔ آپ کو پہتہ ہے کہ وہ ہندوؤں کے ہاں کالی دیوی ہوتی ہے۔اس کے گلے میں انسان کی

<sup>🗨</sup> آج بھی طاقتور تومیں اپنے مخالفین ہے یہی سلوک کرتی ہیں صرف انداز مختلف ہے ؛ ذہنیت تو وہی ہے۔

کھو پڑی کے ہار ہوتے ہیں۔ یہ ہوتی ہے sadistic Mentality (اذیت پیند ذہنیت) ۔ ان کی نفسیات میں یہ کیفیت تھی کہ ان کے ورن کا ہندو نیچے ورن کے ہندوکو دبائ گلا گھونٹ کے خوش ہوتا تھا' ان کا خدا جوتھا وہ کالی دیوی ہوتا تھا' کلی جمیر وہوتا تھا۔ یہاں تو ابنہیں ہیں' پیٹہیں' انڈیا میں آپ نے دیکھا ہوگا کہ سرخ رنگ کی اس کی زبان نکلی ہوئی تھی' کالی جمیر وہوتا تھا۔ یہاں تو ابنہیں تھی' اس کے چار پانچ ہاتھ ہوتے تھے اور گلے میں انسانوں کی کھو پڑیوں کا ہاریا وہ انسان کی اس کی بھا توں کے فوار سے چھوٹ رہے کی لاش کے او پر کھڑی ہوئی ہیں اور ان کے ہاتھ میں کنڈی سی تھی' اس میں اس کوچھو یا ہوا ہے' خون کے فوار سے چھوٹ رہے ہیں' دیوی یا دیوتا خوش ہور ہے ہیں۔ میں نے عرض کیا ہے کہ یہ ہونفسیاتی کیفیت' کسی کی Mentality (ذہنیت) کی اور قوت اور اقتدار ہولا منتہا' تو تو ہتو ہہی جملی!

#### (17) الله تعالیٰ کی کبریائی توان تصورات ہے کہیں بلندہے

خدا کے میں اسلام کے بارے میں کہا ہے کہ مَا یَفْعَلُ اللهُ بِعَنَا بِکُمْ اِنْ شَکَرُ تُمْ اللهِ اِید بِرْی عجیب چیز ہے! یہ ہوہ خدا۔ قدردانی کروجوہم نے تم ہے کہی ہیں تو ہم نے تمہیں عذاب دے کرکیا کرنا ہے۔ آ ہاہاہ! یہ بڑی عجیب چیز ہے! یہ ہوہ خدا۔ کہا ہے کہ مَا یَفْعَلُ اللهُ بِعَنَا بِکُمْ اللهُ بِعَنَا بِکُمْ (4:147)۔ یہ بچھ کہنے کا کتنا حسین انداز ہے! اوسوچوتو ہی منہ ہیں تکلیف پہنچا کر ہمیں کرنا کیا ہے گریہاں تو مرے کو مارے شاہ مدار۔ بچھ یہ ہے کہ جو خود ہی مرد ہا ہے اس کواگر مارا تو کیا مارا۔ کہا ہے کہ اِنْ شَکَرُ تُنْمُ وَاٰمَنْتُمُ اللهُ شَا کِرُا اللهُ شَا کِرِا اللهُ شَا کِرُا اللهُ شَا کِرُا اللهُ شَا کِرُا اللهُ سَارِکُولُ اللهُ اللهُ شَا کِرُا اللهُ سَارِکُولُ اللهُ سَارِکُولُ اللهُ سَارِ کے لیے بھر پورکوشیں کرو۔ وَ کَانَ اللهُ شَا کِرُا اللهُ سَارِکُولُ اللهُ اللهُ سَارِکُولُ اللهُ اللهُ اللهُ سَارِکُولُ اللهُ اللهُ اللهُ سَارِکُولُ اللهُ سَارِکُولُ اللهُ اللهُ سَارِکُولُ اللهُ سَارِکُولُ اللهُ سَارِکُولُ اللّٰ اللّٰ اللهُ سَارِکُولُ اللّٰ اللّٰ

#### (18) دوسروں کے سابقہ Career (پیشے کام) کومعاشرے میں مت پیش کرو:

اب آگایک اور بات آئی۔ یہ منافقین کا ذکر آر ہاتھا'ان سے کہاتھا کہ اگر یہ اپنی روش چھوڑ کر یہ کچھ با تیں اختیار کرلیں تو پھر تہہیں اس کی اجازت نہیں دی جاسکتی کہ اس کے بعد ان کا جو Past Career (عہد ماضی کا پیش' کام) ہے' اس کے متعلق تشہیر کرتے پھرو کہ ہاں! ہمیں وہ دن یا دہیں' ان کی کیفیت بیتی' بیلوگ ایسے تھے۔ کہا ہے کہ لا ٹیجے بُ اللهُ الْجِنهُور بالسُّةَ وَمِن الْقَوْلِ (4:148) ہم قطعاً اس بات کو پسند نہیں کرتے کتم ان چیز وں کا چرچا کرتے پھرو۔ اور انہی کے متعلق نہیں' خود معاشرے کے متعلق بھی یہ چیز کہو کہ انفرادی طور پہسی کو بیت نہیں دیا جاسکتا کہ وہ جس چیز کو ناپ ند سمجھتا ہواس کے متعلق متعلق متعلق متعلق متعلق مقردے۔ دہائی دینا شروع کردے' نہیں' ہم قطعاً اسے پسند نہیں کرتے۔ متعلق متعلق متعلق متعلق متعلق میں مقطعاً سے پسند نہیں کرتے۔

#### (19) اپنی پیندکودوسروں سے باور نہ کروانے کی شکل میں انہیں بدنام نہ کیا جائے

یے طبیک ہے کہ اِلَّا مَنْ ظُلِمَہِ (4:148) ہاں البتہ جس پرظلم ہوا ہو وہ ظلم کی توفریا دکر سکتا ہے کین اگر اس پرظلم نہیں ہوا ہے کہ کوئی بات ہے جواسے ناپیند ہے تو یہ بات غلط ہے کہ تم دوسروں کے خلاف ان کی تشہیر کرتے بھرو۔معاشرے کے

اندرتوقر آنِ کریم نے خاص احتیاتی تدابیراختیار کرنے کوکہا ہے۔ اسی سورۃ میں ذرا پہلے کہا ہے کہ وَاِذَا جَآءَهُمُهُ اَهُرُّ مِّیّ الْاَمْنِ اَوِ الْخَوْفِ اَذَا عُوْا بِهِ (4:83) معاشرے میں فتنہ پروری کی ان کی کیفیت ہے کہ ان کا مقصد اور منصب ہیرہ جاتا ہے کہ کسی طرح معاشرے میں خلفشار پیدا کرتے چلے جائیں' انتشار پیدا کرتے چلے جائیں' فساد ہر پاکرتے چلے جائیں' فساد ہر پاکرتے چلے جائیں' فہری کومعاشرے میں چین سے بیٹھنے دیں۔ ان کا مقصد ہی ہے ہوتا ہے۔

#### (20) بغیرتصدیق کیے سی کی بات کوآ گے مت پھیلاؤ

عزیزانِ من!ان کی کیفیت بیہ ہے کہ جونہی کوئی بات' کہیں سے' بینچی توانہوں نے دہائی دینا شروع کر دی۔کہا کہ ہوسکتا ہے کہ فی الوا قعہ وہ بات صحیح ہوٰاس کے نتائج وعوا قب معاشرے کے لیے بڑے ہی نقصان رساں ہوں۔ہاں!وَ لَوْ رَدُّوْ مُلااَ كَي الرَّسُوْلِ وَإِلَى أُولِى الْاَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِيْنَ يَسْتَنُبِطُوْنَهُ مِنْهُمْ (4:83) كروبيكما لَركونِي اليي بات آئة وجو اربابِاختياروا قتدار ہيں' جوذ مه دارلوگ ہيں' ان تک جا کرر پورٹ کروتا کہ وہ تحقیق کرلیں' پھر کسی صحیح نتیجے یہ بہنچیں' اس کے مطابق مناسب اقدامات کریں ۔ کہا کہ بیطریقہ ہونا چاہیے۔اب یہاں تو یہ کیفیت ہوگئی ہے کہ''اک پَر دیاں ڈاراں بناندے ہیگے نیں' (ایک ہی پُرکوبڑھا چڑھا کر پرندوں کاغول بنادیتے ہیں) لینن کسی چڑیا کودیکھا' کہا کہ وہ ڈارہوتی ہے۔وہ حجنڈ کے جبنڈ پرندے بناتے ہیں' ذراسی چیز ہوتی ہےوہ اسے اتنابرا ابھاردیتے ہیں۔ہم اس مقام پر پہنچ گئے ہیں کہ ''پروی نئیں ہوندا'تے ڈاراں بینن دیاں ہویاں ہوندیاں نیں'' (ایک پربھی وہاں نہیں ہوتا مگران کے نز دیکے غول کے غول بن رہے ہوتے ہیں ) کل ہی آپ نے بیتماشاد یکھا جو ہمارے ہاں ہوا تھا۔اس میں کوئی کلام نہیں کہ حضور ذات رسالت مآب سَالَيْظِيمُ کی ذات اقدس واعظم مَنالِيَّا اتنى بلند ہے كەحضور مَنالِيَّا كى تعظيم وَتكريم واحترام كے ليے تواس سے زيادہ اوركوئي كيا كہے گا كه 'بعداز خدا بزرگ توئی قصہ مختصر' حضور ﷺ کی ذات اقدس میں کسی قشم کی جواہانت و گستاخی ہے' وہ بھی مومن برداشت نہیں کرسکتا لیکن پیجی توخدا کا حکم ہے کہا گرکوئی ایسی چیز آئے تواس کے متعلق جوذ مہدارار باب ہیں'ان تک وہ بات پہنچاہیے' وہ مناسب تحقیق کریں'وہ پھرا قدامات کریں جو کچھ کرناہے۔اورا گر کیفیت بیہوجائے کہجس کا جی چاہےوہ اس چیز کو لےاڑےاور پھر تخریبات کی بیکیفیت ہوکہ توڑ پھوڑ کرؤ آگ لگاؤ ئیکرووہ کرو۔اس طرح معاشرے میں بھی امن قائم نہیں رہ سکتا۔

عزیزانِ من! بیسارا کچھ ہونے کے بعد' کل کے اخبار میں جو نکلا ہے وہ آپ احباب نے پڑھا ہوگا۔ وہ ایک 
''کتاب'' ہے جس کے متعلق ساری دہائی دی گئی ہے۔انہوں نے کہا ہے کہ کوئی چارسوسال ہوئے' ترکی میں ایک شخص تھا'
اس نے یہ کتاب کھی تھی' وہ اسی زمانے میں مرجھی گیا' اور یہاں بیہورہا تھا کہ کوئی کہتا تھا کہ مصنف انڈین بیشنل ہے' کوئی 
کہتا تھا کہ برٹش بیشنل ہے' اس کو پکڑو۔ میں پنہیں کہتا کہ حضور شاپٹیٹر کی ذات ِ اقدس کے متعلق کہیں سے گستا خی کا کلمہ سننے سے 
ہمارا دل تڑپ کیوں نہ الحصلیکن دل کی تڑپ کے بیمعن نہیں کہ ہم خود خبخرہا تھ میں لے لیں۔قر آنِ عیم میہتا ہے کہ جب بھی

الیی بات ہوتواسے ذمہ دارا حباب تک پہنچاہئے' وہ بھی تو وہی ہیں جن کے سینوں میں وہی دل ہے جواس بات پہم سے بھی زیادہ تڑپ اٹھے گالیکن اس سے جو کیا جائے گا اس سے معاشرے کا نظام نہیں بگڑے گا اور جو اقدام کیا جائے گا وہ Effective (مؤثر وکارآمد) ہوگا۔اوراگریہ نہ کیا جائے تواس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ اپنامعاشرہ تو تباہ ہوجاتا ہے اور وہ جو اصل مقصد ہوتا ہے وہ اس کے بعد مفقود ہوجاتا ہے۔قرآنِ کریم نے توہمیں اس کی تلقین کی ہے۔

عزيزانِ من! دوسرى جَلد ٢ كديّاكُيُّهَا الَّذِينَ امّنُوّا إنْ جَاءَكُمْ فَاسِقُّ بِنَبَاٍ فَتَبَيَّنُوّا (49:6) جب بهي كوئي فاسق تمہارے پاس کوئی خبر لائے تو یونہی اس کے پیچھے نہ جاؤ' اس کی چھان بین کرو۔ آن تُصِیْبُوْا قَوْمَنَا ہِجَھَالَةِ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُهُم نٰدِيمِيْنَ (49:6) كهيں ايبانه هوكة تم يونهی اٹھ كرجذبات ميں بيفساد انگيزياں شروع كردو' ا پنی تباہیاں کرلواوراس کے بعدافسوں ہو کہ ہم نے بیکیا کردیا۔اسی ضمن میں قرآن کریم نے بیکھاہے کہ لاٹیجیٹ اللهُ الْجِنْهُرَ بِالسُّوْءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلَّا مَنْ ظُلِمَهِ \* وَكَانَ اللهُ سَمِيْعًا عَلِيمًا (4:148) خدا يبهى يسنز بين كرتا كه جو چيز تمهيں نايسند هو' نا گوارگزرے ٔ تم اس کی تشهیر شروع کردؤ د ہائی دینی شروع کردؤ Demonstration (مظاہرہ) شروع کردؤ فساد بریا کرو نہیں' قطعاًایسانہیں کرو۔جس پیظم ہواہے' وہ اپنے ظلم کی فریا دکرےاورا گراس قسم کی کوئی خبر پینچی ہے تو ذ مہدارار باب تك پہنچاہيئے ۔ان كا كام ہے كەوە دىكھيں كەكىيا كرنا چاہيے اوركيانہيں كرنا چاہيے ۔ آگے كہاہے كە وَ كَانَ اللهُ سَعِيْعًا عَلِيْمًا (4:148) یہ جواللہ ہے جس کے نام پی حکومت قائم ہوتی ہے اس کے بیفرائض ہوجاتے ہیں وہ حکومت سمیع علیم ہوتی ہے' صحیح نہ تک پہنچنے کے لیےاس کے پاس بہت سے ذرائع ہوتے ہیں' انہیں صحیح تہہ تک پہنچنے دو۔ باقی رہایہ کہسی کے متعلق جواچھی بات ہے ' ٹھیک ہے کہ اِن تُبْدُوْا خَيْرًا أَوْ تُخْفُوْهُ (4:149) اس کاتم چرچا بھی کر سکتے ہو' اس کوتم ویسے بھی رہنے دے سکتے ہولیکن جو چیز معاشرے میں فساد کا موجب بنتی ہے تم اس کا چرچانہیں کر سکتے۔ یہ بھی چیز ہے کہ آؤ تنعُفُوْا عَنْ سُوْءِ (4:149) كَبْهِي كُونَى بِرائَى تمهار عِ خلاف مونَى ہے اسے درگز ركر كے تم آ كے بھى بڑھ سكتے ہو۔ فيانَ الله كان عَفُوًّا قَدِيرًا (4:149) يا در كھو! خداميں دونوں چيزيں موجود ہيں' وہ قدير بھی ہے كماس نے اس كے ليے قانون بھى بنا رکھا ہے' وہ عَفُوًّا (4:149) بھی ہے کہ اگروہ دیکھتا ہے کہ یونہی اصلاح ہوسکتی ہےتو پھروہ یونہی آ گے بڑھ جاتا ہے۔

(21)لفظ عَفْوًا كالغوى اورقر آنى مفهوم ' درگز ركرنا' ، ہے اور باباجی دی الله میاں نال چلدی اے ذرا

یہ عَفُوَّا عِیب لفظ ہے' اسے ہم معافی کہتے ہیں۔اس کے معنی یہ ہوتے ہیں''کسی بات سے آگے بڑھ جانا' جسے درگزر کہتے ہیں'' سی بات سے آگے بڑھ جانا' جسے درگزر کہتے ہیں'' ۔ یہ بھی ہوسکتا ہے۔ تمہارے نظام میں بید دونوں چیزیں ہونگی کہ اگروہ الیبی فٹنے کی صورت نہیں ہے اوراس میں اصلاح کا امکان ہے تواس میں وہ معاف کردے گی'اگرالیبی صورت نہیں ہے تو قانون کے شکنج میں لے آئے گی لیکن انفرادی طور پہنم اس طرح سے Law قانون ) کو اپنے ہاتھ میں مت لو۔ یہاں وہ بات آئی ہے۔ یہ منافق یا کافر کی بڑی اہم چیز

آئی ہے۔ کہا ہے کہ اِنَّ النَّین یَکُفُوُونَ بِاللَّهِ وَدُسُلِهِ وَیُدِینُونَ اَنْ یُّفَرِّ قُوْ اَبَیْنَ اللَّهِ وَدُسُلِهِ (4:150) جولوگ خدا اوراس کے رسولوں کا انکارکرتے ہیں یا خدا اوروس کے کارگہ کا نئات میں اس کے قوانین جاری وساری ہیں کیکن جہال تک انسانوں کی دنیا کا تعلق ہے وہ اس قانون ہے انکارکرتے ہیں یا اس کے قانون کو مانتے ہیں تو اس طرح کہ کی ایک رسول کی طرف نازل شدہ قانون کے من جانب اللہ ہونے کو تسلیم کیا اور دوسروں کی تگذیب کر کے اللہ اور اس کے رسول میں تفریق پیدا کی اوراس طرح بیصرف' اللہ اور رسول' پر ایمان ہے۔ یقر آن تھید کے گئی ایک مقامات میں آیا ہے۔
پیدا کی اوراس طرح بیصرف' اللہ اور رسول' پر ایمان ہے۔ یقر آن تھید کے گئی ایک مقامات میں آیا ہے۔
عزیز انِ من! جب جھڑ آتا ہے تو انسان کپڑوں کو اپنے ساتھ سے سے جب خاموثی سے حرارت آتی ہے تو خود انہیں اتارکر رکھ دیتا ہے۔ معاشرے میں جھڑ نہیں پیدا کرنے چاہئیں' سورج کی ہی خاموش حرارت پیدا کرنی چاہیے۔ مثلاً ''ان' کا یہ مکالمہ سنے۔ صبح آتی ٹھیڈ تھی 'ہم نہیں ہو ایک ہو ہیا گایا انہوں نے کہا کہ بابا بی!بارش نہیں ہور ہی ہی ہی اے کل کا یہ مکالمہ سنے۔ صبح آتی ٹھیڈ تھی ہو گئیں' بُرا حال ہور ہا ہے )۔'' کہن گے اچھا! اے ساڈی تھی جیہ ہو یہ میں اے کل دھویا تھا اسے خشک ہوئے کہ اچھا! ہے ہو جائی کہ ہابا کی ابارٹ کڑ اگڑ مینہ وسنا شروع ہو یا' اور ہال ور ہو ہو یہ اس کی اللہ میاں اور ہو یا تھا اسے خشک ہونے کے لیے دھوپ میں ڈال دو )۔'' کہن گے ایج اوبدے نال کی تعلق اے' آیا بدل' کڑ اکڑ مینہ وسنا شروع ہو یا' اوبان کہ دھوپ میں ڈال دو )۔'' کہن گے بابا تو ہر چیز قانون کے مطابق ہوتی ہے۔
نہ کہ بابا تی الیہدے بان تو ہر چیز قانون کے مطابق ہوتی ہے۔

#### (22) انسان کی کمزوری پہ ہے کہ وہ قواندینِ فطرت کوتو مانتا ہے کیکن وحی کی

#### طرف سے عطا کر دہ ضابطۂ حیات کو سلیم ہیں کرتا

کہا ہے کہ اِنَّ الَّذِیْنَ یَکُفُرُوْنَ بِاللّٰہِ وَرُسُلِهٖ وَیُرِیْدُوْنَ اَنْ یُّفَرِّ قُوْا بَیْنَ اللّٰهِ وَرُسُلِهٖ (4:150) عزیزانِ من!
میں بات یہ کہ رہاتھا کہ یہ بڑی اہم چیزا کی ہے۔ قرآنِ کریم میں کئی مقامات پہیہ ہے کہ جب ان سے پوچھو کہ زمین وآسان کو کس نے بنایا ہے تو کہیں گے کہ خدا نے بنایا ۔ ان سے کہو کہ اس خارجی کا تنات کے نظام پرکس کی قدرت ہے سورج کون چڑھا تا ہے ہوا کیں کون چلاتا ہے؟ کہیں گے کہ یہ سب پچھ خدا کرتا ہے۔ اس کے بعد کہا کہ یہاں تک تو تم خدا کو مانتے ہوا ور جب یہ کہا جا تا ہے کہ انسان کی دنیا میں خدا کے قوانین کو مانو تو اس کے بعد کہا ہے کہ فَا نَّی یُوْفَکُوْنَ (43:87)'' تہا نوں فیر کی موت پے جاندی اے استے خدا کا ماننا عزیز انِ من! اگر کی موت پے جاندی اے استے خدا کا ماننا عزیز انِ من! اگر خدا کے قانون کونہیں ماننا ' وہ بھی قوانین فطرت کو مانتا خدا کے قانون کونہیں مانتا' وہ بھی قوانین فطرت کو مانتا

❶ کہنے گگے:معلوم نہیں کہ باہر دھوپ میں'اس کا' اُس کے ساتھ کیا تعلق ہے۔ بادل آ یا کڑا کے دار' بارش برسنا شروع ہوگئی۔انہوں نے کہا کہ بابا جی! اس میں یہ کیاراز ہے؟ کہنے گگے: آج کل ہماری اللہ میاں سے گلی ہوئی ہے' اللہ میاں سے چل رہی ہے۔

ہاور پورپ کا مادہ پرست تو ہم سے بھی زیادہ خدا کو مانتا ہے 'وہ تو ان قوا نین کی صدافت پراس طرح سے علی وجدالبھیرت یقین رکھتا ہے ' اس چیز کاروز مشاہدہ کرتا ہے ' نام چاہے پچھاور رکھ لے۔اور جواس طرح سے وہاں انکارنہیں کرتے وہ سب خدا کو مانتے ہیں' بڑے بڑے سائنٹسٹ کی کم از کم آخری عمر کی کتابوں کو دیکھیے' وہ کہتے ہیں کہ ہم تواپنے تجربات کی بنا پرخدا کو مانتے ہیں۔وَمَا هُمْدِ بِعُوْمِدِیْنَ (2:8) کونی بات ہے جس کی وجہ سے وہ خدا کو ماننے والے نہیں کہلا سکتے۔خدا کے ماننے کے معنی یہ ہیں کہ میری جوزندگی ہے' وہ خدا کے قوانین کے تابع چلے گی' خدا کا ماننا خدا کے قوانین کو ماننا ہے۔

#### (23) خداکے ماننے یانہ ماننے کا تمام تر دارومدار حیات انسانی کے لیے دی گئی

#### راہنمائی پرایمان لانے پرموقوف ہے

اور یہ قوانینِ خداوندی انسانوں کے ذہن کے پیدا کردہ نہیں ہیں' وہ رسول عَلَیْمِ کی وساطت سے ملتے ہیں اس لیے رسول عَلَیْمِ پا پیان نہیں لا یاجا تا تو خدا پر ایمان ہوتا ہے۔ یہ قرآن کریم یہوداور نصار کی اوران تمام لوگوں کو جو خدا کو مانتے تھے' کیوں تا کید کررہا ہے کہ تہمیں اس رسول عَلَیْمِ پر ایمان لا ناہوگا اوراس کتاب برایمان لا ناہوگا اوراس کتاب پر ایمان لا ناہوگا اوراس کتاب ہے ورنہ یو نہی خارجی کا کنات کے اندر آسان پر بیٹے ہوئے خدا کی کار فرمائی کو مان لینا' نہ مان لینا' اس سے پھوفر قنہیں ہوتا۔ ایک کہتا ہے کہ کا کنات کے اندر آسان پر بیٹے ہوئے خدا کی کار فرمائی کو مان لینا' نہ مان لینا' اس سے پھوفر قنہیں ہوتا۔ ایک کہتا ہے کہ کا کنات کو خدا نے پیدا کیا' دوسرا کہتا ہے کہ نہیں! پیڈود وجود میں آگئی۔ کیا فرق پڑتا ہے؟ فرق یہ پڑتا ہے کہ کہتا ہے کہ میری زندگی میر نے فیصلوں کے تابع چلے گی اور اس کے باوجود جاکر مسجد میں نماز بھی پڑھتا ہے' بیخدا پہلے کتا بع چلے گی ور اس کے باوجود جاکر مسجد میں نماز بھی پڑھتا ہے' بیخدا پہلے کتا بع چلے گی نوراس کے باوجود جاکر مسجد میں نماز بھی پڑھتا ہے' بیخدا پہلے کہتا ہے کہ میری ساری زندگی خدا کے دیئے ہوئے قوانین کے تابع چلے گی' بیٹم رسول اللہ عَلَیْمِ کی وساطت سے ملے گی۔ یہ ہے خدا پر ایمان۔

#### (24) برہموساجی طریق کا پروگرام اوراس کا نتیجہ

مختلف مذاہب کے باہمی سر پھٹول کود کھے کر ہمارے ہاں برہموساجی ● ایک فرقہ پیدا ہوا تھااس کا بانی راجہ رام موہن رائے تھا۔ اس نے یہ بات کہی تھی کہ صاحب! بیسب چیزیں اس لیے ہورہی ہیں کہتم الگ الگ مذاہب رکھے ہوئے ہو۔ اس نے کہا تھا کہ تمام مذاہب کی اچھی اچھی باتوں کو اکٹھا کر لیا جائے ۔ گو یا یہ کہ مذاہب میں اچھی باتیں بھی ہوتی ہیں' بری بھی ہوتی ہیں۔ مذاہب میں تو یہ ہوتا ہی ہے اس لیے کہ وہاں تو خدا کے پیغامات میں تحریف ہوچکی ہوتی ہے۔ انہوں نے کہا کہتمام مذاہب کی اچھی اچھی باتوں کو جمع کر لیا جائے اور اس کو اپنے لیے ضابطہ بنالیا جائے' باقی رہا خدا سے تعلق تو کسی نے مندر میں مذاہب کی اچھی اچھی باتوں کو جمع کر لیا جائے اور اس کو اپنے لیے ضابطہ بنالیا جائے' باقی رہا خدا سے تعلق تو کسی نے مندر میں

ہندوؤں کا مکتبہ فکرجس کی بنیاد 1830ء میں راجہ رام موہن رائے نے بنگال میں رکھی تھی۔

گھنٹی بجالی تو کیا'کسی نے گرجے میں بل (Bell) بجالی تو کیا'کسی نے اذان دے لی تو کیا۔ یہ بات تو ذاتی خداسے علق کی ہے۔ اچھی اچھی باتیں اکٹھی کر لی جا نمیں ۔ اس کا بڑا چرچا ہوا کہ صاحب! یہ بہت اچھا ہے۔ یہ چاردن بھی نہیں چل سکااور یہ بات صاف ہے۔ ہم کم از کم جتنے مسلمان ہیں یا دنیا بھر کے جتنے بھی صاحب شعور لوگ ہیں'ان میں یہ جتنے بھی جنہیں ہم المسامات ہیں یا دنیا بھر کے جتنے بھی صاحب شعور لوگ ہیں'ان میں یہ جتنے بھی جنہیں ہم المسامات ہوں کہتے ہیں'آپ عالمسیر ضابطہ اخلاق کہتے ہیں مثلاً سے بولو جھوٹ نہ بولو فریب نہ دو کوری نہ کروزنانہ کرو'کسی کونہ ساؤ' یہ ساری دنیا میں مستقل اقدار ہیں جن کے تابع زندگی بسر کرنا میراایمان ہے۔ ہو کہار کے بیاس چیز پیامیان ہے۔

#### (25) قرآنی ضابطهٔ حیات پرایمان زندگی کودوحصوں میں تقسیم نہیں کرتا

عزیزانِ من! اسے ایمان بالرسالت کہتے ہیں جس میں خدا کی کتاب پہ ایمان شامل ہوتا ہے۔خدا کوایک Personal عزیزانِ من! اسے ایمان شامل ہوتا ہے۔خدا کوایک اس کے ساتھ میراذاتی تعلق ہے اور جوا عمال حیات ہیں ان کواپنے قانون کے تابع 'اپنی مرضی کے تابع 'ملک کے قانون کے تابع 'رکھ لینا 'بی خدا پہ ایمان نہیں ہے 'بی تفریق بین اللہ و بین الرسل ہے۔ قرآن کریم مرضی کے تابع 'ملک کے قانون کے تابع 'رکھ لینا 'بی خدا پہ ایمان نہیں ہے 'بی تفریق بین اللہ میں اور اس کے رسولوں میں تفریق کرتے ہو حالا نکہ جس کو رَسُولَ کہ کہا ہے 'خدا کا پیغا مبر کہا ہے تو پیغا م جسینے والے میں اور اس پیغام میں فرق کرنا یعنی وہ جو جسینے والا ہے 'اس کو آپ نے مانا کیا ہے؟ اس کے مانے کے معنی بی بیل کہ اس کے بیغام کو پیغام لانے والے کو مانئے ۔ بیاس طرح کا Personal God (شخصی ساخدا) ہے 'بیاس کا تصور کی وہاں پیدا ہوا تھا جب سیکولر نظام حکومت اپنے ہاں رائج کیا کہ جو احدور مملکت ہیں وہ ہمارے اپنے با ہمی مشورے سے جانو 'تمہارا خدا جانے اور دوسری طرف جتنے بھی امور دنیاوی ہیں 'جوامور مملکت ہیں وہ ہمارے اپنے با ہمی مشورے سے طے ہو نگے اور اس کا انہوں نے نام رکھا ہے خدا پر ایمان۔

(26) تحریکِ پاکستان کے سلسلہ میں مخالفت کرنے والے علما کے متعلق علامہ اقبال کا ارشاد وہاں انڈیا کے اندریہی چیز تھی جو پاکستان کا مطالبہ کرنے والوں میں اور اس کی مخالفت کرنے والے مسلمان علما میں مابہ النزاع تھی۔وہ کہتے تھے کہ ممیں ہندوستان میں مذہب کے عقائد کی سومات کی عبادات کی اجازت ہے مگر جوملکی قوانین ہیں وہ ملک کے ہونگے۔اس کہنے والے (اقبال ) نے اس کے خلاف کہا تھا کہ

مُلّا کو جو ہے ہند میں سجدے کی اجازت نادان سمجھتا ہے کہ اسلام ہے آزاد

یہ اللہ اور رسول منگائیاً کے اندر تفریق تھی۔مسلمانوں کے معاشرے کے اندر بھی جولوگ تھے وہ اس کی جرأت تونہیں کرتے کہ وہ اعلانیہ یہ کہد یں کہ خداسے ہمارا کوئی تعلق نہیں 'ہم نہیں مانتے۔ میں نے جیساعرض کیا ہے کہ معاشرے کے اندر

رہتے ہوئے یہ کہنے کی بڑی جرات ہے۔ یہ جرات یہاں کس کونصیب ہے۔ یہاں وہ لوگ موجود ہیں جوفی الوا قعہ خدا کے ان قوانین کے تابع 'قرآ نِ کریم کے تابع 'نہیں رہنا چاہے' وہ قرآ نِ حکیم کو مانتے ہی نہیں ہیں کہ یہ بھی کوئی وحی کی چیز ہے' اس میں ابدی حقائق ہیں' ابدی قوانین ہیں' اس پران کا ایمان نہیں ہے مگران کی دشواری یہ ہے کہ نہ کرنہیں سکتے۔ آپ کو پہتہ ہے کہ وہ خدا پرتی کی شہادتیں کس طرح سے دیتے ہیں ؟ عُرسوں پہ چلے جائیں گے' وا تا صاحب کے مزار پہ چلے جائیں گے' وا تا صاحب کے مزار پہ چلے جائیں گے' بلصے شاہ کے ملگ بن جائیں گے۔ یہ سارا کچھ کیا ہور ہا ہے ؟ یہ معاشر ہے کو یہ بتایا جار ہا ہے کہ ہم دہر سے نہیں ہیں ۔ لوگ یہ کہدد سے ہیں کہ صاحب! ویکھے کہ وہ تو عقیدت مندی کی بڑی انتہا ہوتی ہے جوان قبروں پہ چلا جاتا ہے' وہاں چلا جاتا ہے۔ یہی فرار (Escapism) تو تصوف ہے۔ نظام دنیا کوچھوڑ دینا کہ جس شم کے جی چاہے یہاں قوانین نافذ ہوتے رہیں' اپناتعلق خدا کے ساتھ یوں وابستہ کر لینا۔

کہا ہے کہ گیفی عُوْنَ اللّٰهَ وَالَّٰذِینَ اَمَنُوْا (2:9) ۔ یورپ کا ہر بڑا سائنٹسٹ جوخار جی دنیا میں خدا کو مانتا چلاجار ہا تھا' آپ دیسیں گے کہ آخر میں آکران میں سے ہرایک اس کانسچت (منکر) ہوگیا۔ یہ کیا چیز ہے؟ بیہ ہوتی ہیں' جو قانون ثبوت ہے ہوئی ہیں' ہوتیم کے عیوب میں' ہوتیم کے معائب میں ہوتی ہیں' جو قانون شکنیوں کے اندر ہوتے ہیں' جو اسمگر ہوتے ہیں' جو قانون شکنیوں کے اندر ہوتے ہیں' جو اسمگر ہوتے ہیں' جو جو نے باز ہوتے ہیں' وہ سب سے زیادہ قبروں پہوانے والے ہوتے ہیں' وہ اس طرح خدا پر اپنے ایمان کا ثبوت دے رہے ہوتے ہیں۔ قرآنِ کی مہاہ ہے کہ اللہ اور رسول سی اللہ اور سول سی کی کے اسلام اور سول سی کی کو بیل ہوتے ہیں۔ قرآنِ کی کہ ہوتے ہیں جو ان کی کو بیل ہے ؟ مول سی کی کو بیل ہوتے ہیں اس کی کہ ہوتے ہیں اس کی کہ ہوتے ہیں اس کی کہ ہوتے ہیں ہور کو کی راستہ ہی نہیں چھوڑتی ۔ اللہ پر ایمان ۔ جب اس نے کہا مقالہ ہوتے ہیں دور کو کو کہ ہوتے ہیں ہور کہ ہم اس ضابط خداوندی کی صداقتوں پر یقین رکھتے ہیں اور اُخروی زندگی پر ہمار اایمان ہے کہ ہوتے ہیں ہور کہ ہیں ہوتے ہیں۔ ہیں اس طرح اقرار اور انکار کے بین ہیں ایک سے جو آئی یُنگو ہو اُکھ ہوتے ہیں۔ ہوتے ہیں۔ اس طرح اقرار اور انکار کے بین ہیں ایک ہیں ہوتے ہیں۔ ۔

#### (27) ہرامت رسول کی نسبت سے تشکیل یاتی ہے

اب آگے اس میں دو تین باتیں کہی ہیں' کہیں تو یہ صورت ہے کہ وَیَقُولُونَ نُوْمِنُ بِبَغْضِ وَّنَکُفُرُ بِبَغْضِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ الل

#### (28) ختم نبوت کے سلسلہ میں نبی اکرم مَثَاثِیْرًا پرایمان لانا کیوں ضروری ہے

یہاں سے ضمناً ایک اور بات سامنے آگی۔ بڑا آسان مسئدہ کہ جوروز جمیں در پیش ہوتا ہے کہ آیا پیمرزائی مسلمان بین بات ہے۔ امت بین باتبیں ' بیامت محمد بالیٹ کے افراد ہیں باان کوالگ امت کے افراد قرار دیا جائے؟ بیرٹری آسان ہی بات ہے۔ امت بنتی کس طرح سے ہے؟ ایک یہودی حضرت عینی سے پہلے کے تمام نبیوں کو مانتا ہے ' وہ موسوی امت کا قاکل ہے ' حضرت موسی کی کو اپنا نبی مانتا ہے ' جس دن وہ حضرت عینی کو نبی مان لیتا ہے ' وہ عیسائی ہوجاتا ہے ' یہودی نبیس رہتا ' اس آخری نبی مسلمان ہوجاتا ہے ' یہودی نبیس رہتا ' اس آخری نبی اللہ بالیہ پر ایمان لانے سے اس نبی کی امت کا فرد ہوجا تا ہے۔ عیسائی رہتا ہے جب تک رسول اللہ بالیہ پر ایمان نبیس لاتا ' جس دن وہ رسول اللہ بالیہ پر ایمان لے آتا ہے وہ عیسائی نبیس رہتا ' مسلمان ہوجاتا ہے ہینی وہ اللہ بالیہ بر ایمان لانے بیا کی امت میں تو ندر ہا بلکہ اس ختی ہے۔ اور اگر رسول اللہ بالیہ بیا کے بعد کسی نبی پر ایمان لانے ہے' آپ بیا گھی کی امت میں تو ندر ہا بلکہ اس نئے نبی کی امت میں ہوگیا۔ بات توصاف ہے کہ جی! ہم رسول اللہ بالیہ کو مانتے ہیں۔ یہ جی بیاد اور جب تک کوئی مسلمان آپ بیا گھی کے بعد کسی نبی پر ایمان لانے نبیس ہوگیا۔ بات توصاف ہے کہ جی! ہم رسول اللہ بالیہ کی ایمت میں تو ندر ہا بلکہ اس نئے نبی کی امت میں ہوگیا۔ بات توصاف ہے کہ جی! ہم رسول اللہ بالیہ کی کی امت میں تو ندر ہا بلکہ اس نئے نبی کی امت میں ہوگیا۔ بات توصاف ہے کہ جی! ہم رسول اللہ بالیہ کوئی معنی نبیس کو تی گوئی کوئی نبیہ خیض و کہ گؤئی نبیہ خیض و کہ گؤئی نبیہ خیض کا کوئی ہو کہ بیاں کی ایک بی رسول کی ایک بات پر ایمان لاتے ہیں اور دوسری سے انکار کرتے ہیں۔ پھر یہ ایک بی رسول یا ایک بی رسول کی ایک بات پر ایمان لاتے ہیں اور دوسری سے انکار کرتے ہیں۔ پھر یہ ایک بی رسول کی ایک بی رسول کی ایک بیت پر ایمان اور دوسرے حصے سے انکار کرتے ہیں۔ پھر یہ ایک بی رسول کی ایک بی رایمان اور دوسرے حصے سے انکار کرتے ہیں۔ پھر یہ ایک بی رسول کی ایک بی دوروس کے سے انکار کرتے ہیں۔ پھر یہ بیک کی رسول کی ایک بیا کی دوروس کے دی انکار کیے۔

#### (29)مسلمان ہونے کے لیے بیضروری ہے کہ قرآن حکیم

#### ك ايك ايك لفظ كومن حيث الكل تسليم كيا جائے

قرآن عیم نے دوسری جگہ کہا ہے کہ آفَتُوْمِنُوْنَ بِبَغضِ الْکِتْبِ وَتَکُفُرُوْنَ بِبَغضِ آلِ کیاس کتاب کی جھی تم یہ کیفیت کرتے ہو کہ اس کے کچھ جھے پرائیمان لے آ واور کچھ جھے سے انکار کردویعنی اسے بھی آپ کومن حیث الکل لینا ہوگا۔ پچھ حصہ توایک طرف اگر آپ پاکتان کے ضابط و قوانین میں سے سی ایک کے متعلق میہ کہد یں کہ میں اس سے سرکشی موال کے جھے حصہ توایک طرف اگر آپ پاکتان کے ضابط و قوانین میں اسے سوجائے ) اختیار کرتا ہوں 'اگر آپ یہ کہیں کہ میں اس حکومت کو اس کا (مینی جرم اور چیز ہے کہ اس کی خلاف ورزی آپ سے ہوجائے ) اختیار کرتا ہوں 'اگر آپ یہ کہیں کہ میں اس حکومت کو اس کا Competent (مجاز) نہیں مانتا کہ وہ اس قسم کا قانون بنا سکے اور نافذ کر سکتو یہ بغاوت ہے۔

آ پاس مملکت کے بیشنل (شہری) نہیں رہ سکتے جس کے قانون کے متعلق آ پ بیچیلنج کردیں کہ اس باب میں بیمیری مملکت نہیں رہی ۔ اس لیے قر آ نِ کریم نے کہا ہے کہ یہ کیا کرتے ہوکہ ضابطۂ قوانین کے ایک جصے یہ ایمان لاتے ہو' اور

دوسرے سے انکارکرتے ہو۔ کہا ہے کہ فَمَا جَزَآءُ مَنْ يَّفُعَلُ ذَلِكَ مِنْ كُمُ الَّا خِزَى فِى الْحَيْوِةِ اللَّهُ نَيَا ۚ وَيَوْمَ الْقِيمَةِ يُورَ وَالْ خِرْوَى فَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللللللِّ اللَّ

یہاں تو ہر Subject Compulsory (مضمون لازمی) ہے۔سارے Optional (اختیاری مضامین)
سے آپ 100% مارکس لے کرایک Compulsory Subject (لازمی مضمون) میں 'ایک نمبر سے فیل ہوجائے' آپ پورے امتحان میں فیل ہوجاتے ہیں۔خداکی طرف سے ضابطۂ ہدایت کا ہر مضمون Compulsory (لازمی) ہے۔

## (30) صراطمتنقیم کوچپور کربین بین راسته پر چلنے والا مسافر کبھی منزل پرنہیں پہنچ سکتا

 ان کی کچھ کمزوریوں' کچھ کوتا ہیوں کی حفاظت بھی ہوجائے گئ سامان نشوونما بھی ملتا جائے گا' قوم آ گے بڑھتی چلی جائے گ۔ (31) ایمان کی منزل تک پہنچنے کا طریق اورا بمان کے سلسلہ میں اکراہ کامفہوم

اب بدر ہا کہ ایمان کیسے لا یا جائے ۔ قرآنِ کریم نے یہ چیز بتائی ہے کہ ایمان کے معنی ہیں '' قلب اور د ماغ کو امن نصیب ہوجانا' کامل اطمینان ہوجانا' علی وجہ البصیرت کسی چیز پیغور وفکر کرنا' اور اس طرح سے اس نتیج پہنچنا کہ بیواقعی حق ہے ' اس کا نام ہے ایمان' ۔ اس میں کسی قسم کا اگراہ ہیں ہے۔ اگراہ وہ ہے جسے ہم زبردستی کہتے ہیں۔ ذہن میں اگراہ ایک ہی آتا ہے کہ کسی نے ہاتھ میں تلوار لی اور کہا کہ پڑھوکلمہ اور اس کے اس تلوار کے ڈرسے جو کلمہ پڑھ لیا' اسے کہتے ہیں کہ اگراہ ہوا لین کسی سے زبردستی کرالیا۔ بیتواکراہ کی بڑی معمولی سی چیز ہے۔

برادرانِ عزیز! اکراہ وہ ہے کہ آپ کے مجھنے سوچنے کی صلاحیتوں کو مفلوج کرکے ' آپ سے کوئی بات منوالی جائے اور پھراییا حکررکھا جائے کہ آپ اس سے نکلنے ہی نہ یا نمیں۔ بیہ ہے تھے اکراہ۔ بیوہ اکراہ ہے جس کاتعلق قلب ود ماغ سے ہے۔ یہاں سے بہت کم نکلا جاسکتا ہے۔تلوار بزورِ بازوتومحسوں اکراہ ہے۔اس میں تو آپ دیکھیں گے کہلوگ نکلے' انہوں نے سر دیدیالیکن غلط بات نہیں مانی۔اس قلب وزگاہ کو ماؤف کرنے میں آپ دیکھیں گے کہ قدم قدم پرنظر آر ہاہے کہ غلط بات ہورہی ہے مگر عقیدت ہے کہ آ تکھیں بند کیے چلے جارہے ہیں۔ کہتے ہیں کنہیں صاحب! آپنہیں جانتے' یہ بڑے دور کی باتیں ہیں' پیربا تیں عالم بالا کی ہیں' وہ اس کے متعلق خوب جانتے ہیں۔ یعنی کامیابی ہوتب بھی وہ مطمئن ہیں' نا کامی ہوتب بھی وہ مطمئن ہیں۔ایک پروگرام کی نا کامیوں کے بعد نظر آتا ہے کہ یہ جو تبعین کی جماعت ہے' وہاں کھڑے ہوکریہ سوچے گی کہ نہیں صاحب! وہ پروگرام غلط تھا' اس میں نا کامیاں ہوئیں' وہاں پہنچ کربھی ان کووہ اس قسم کاجھنجھنا دیا جاتا ہے کہوہ نا کامیوں کو کامیابیاں شمجھنے لگ جاتے ہیں'' ایویں ای لوگ رولا پوندے رہندے ہیگے نیں جی' اینوں جتیاں بیاں جتیاں پیاں ۔لوکاں نوں گل کرن لگیاں شرم وی نئیں کتھے اوندے' او جتیاں سن' اپنے اپنے تے بچکانے سن 🗨 '' کیکن قربان جائیے ماننے والوں کے' وہ بھی مانتے ہیں کہ سجان اللہ صاحب! واقعی ''اوہنوں جتیاں نئیں سن پیاں پروپیگنڈہ ہوریا اے جناب سب کچھ'' (اسے جوتے نہیں پڑے تھے۔ یہ تو جناب! سب کچھمخض پروپیگنڈہ تھا)۔ یہ چیز ہے کہ جس سے قلب و د ماغ کے سوچنے سمجھنے کی صلاحیتوں کومفلوج کرلیا جائے ۔عزیز انِ من! یہ ہے اکراہ ' جہاں قوم کوتباہ کیا جاتا ہے۔ كهاب كريشناك آهُلُ الْكِتْب آنْ تُنَزِّلَ عَلَيْهِمْ كِتْبًا مِّنَ السَّهَاءِ (4:153) م نَ كتاب دئ كها كغورو فکر کرو دیکھوتو سہی کہ س طرح سےان چیزوں پہ پورااترتی ہے۔ کہتے ہیں کنہیں صاحب! ایسے نہیں ہم ایمان لائیں گے کہ یہ جو کتاب ہے بیآ سان کے کھی لکھائی اترے ''حبلہ بنی بنائی اتوں تری اون ڈئی ہووئ (حبلہ بنی ہوئی اوپر سے نازل ہوئی آ رہی ہو) لیعنی ایسے كتاب اتار دو چرمهم ايمان لائيس كے ديكھا دہمنيتيں! كرامات كەزور پرتوخداكومانيس كے كه آسمان سے يول كتاب اتارو۔

<sup>●</sup> لوگ یونہی شورمچاتے رہتے ہیں کہاہے جوتے پڑے جی! لوگوں کو بات کرتے ہوئے کہیں شرم بھی نہیں آتی۔وہ جوتے تھے' سنو! وہ تو بچ گانے تھے!

#### (32) حضرت موسیٰ سے یہودیوں کا مطالبہ کہ آسانوں سے خدا کو ہمارے سامنے لاؤ

بعض اوقات توقر آ آ نِ مجید اییا جواب دیتا ہے کہ صاحب! پوچونییں 'طبیعت میں بثاشت آ جاتی ہے۔ یعنی اس کے متعلق بیمیوں چیزیں اور جگہ آئی ہیں' جواب دیا ہے' یہاں دیکھو۔ یہود یوں نے بیر مطالبہ کیا تھا کہ آسان سے کتاب اتارو متعلق بیمیوں چیزیں اور جگہ آئی ہیں' جواب دیا ہے' یہاں دیکھو۔ یہود یوں نے بیر مطالبہ کیا کہ آسان سے کتاب اتارو مگر اپنی مقل اُلو اُلم ہُو ہی ڈیل کے (4:153) می سے توان سے بھی زیادہ مطالبے پیش کیا کرتے تھے لیعنی اہر کتے تھے کہ فقا اُلو آ اُلو کا الله ہُھُورۃ اُلله ہُھُورۃ اُلله ہُھُورۃ اُلله ہُھُورۃ اُلله ہُھُورۃ اُللہ ہُھُر ہُوں کے کہا ہے کہ بعض اوقات توقر آ نِ کر یم ایکی بجیب بات کرتا ہے بعنی ان کی ذہنیت بتانا تھا کہ کیا ہے۔ ہم سے توبیا تنابی کہدر ہے ہیں' اپنے پینمبر سے توبیاں سے بھی بڑی بات کہتے تھے' اس سے کتاب ہی نہیں ما نگتے کہ ہوا کہ اُللہ ہور نہیں ما نگتے کہ ہوا کہ ہور نہیں ما نیس کے دیھر اور اکیا؟ کہا کہ فا کھور نہ بیاں اس میں کہ درجو شے جہاں ہونی چاہے' وہاں نہ کو اللہ کے معلق یہ نہ بھیا کہ ہوا کہ کہ اس سے بھی کہ ''جو تھے اس کو وہ ہے' اس سے بھی کہ کرامات دکھا تا پھرے گا' بس یہ بھیا کہ کرامات دکھا تا پھرے گا' شعبہ بازیاں دکھا تا پھرے گا۔ اس کے مطالبات جو تھے اس کی وجہ سے اس قوم پر ایک گرفت آئی۔ پھر ہوا کیا؟ آ خراس قوم کی ذہنیت کا میکھورہ کیا۔ اس کے مطالبات جو تھے اس کی وجہ سے اس قوم پر ایک گرفت آئی۔ پھر ہوا کیا؟ آ خراس قوم کی ذہنیت کا میکھورہ کا ایک کیا ہوا؟

#### (33) واضح دلائل اورروش تعليم كوُّھكرا كركرامات ديكھنے والی قوم كاحشر

عزیزانِ من! سوچے! یہ بات ان یہود یوں کی نہیں ہورہی ؛ جنہوں نے یہ مطالبے کے کہ اس قسم کے مجز دوہ اسے معجزات والی بات ختم ہوگئ تو کرامات تک اتر آئے ۔ انہوں نے کیا یہ کہ ڈھ انتخابُو الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَہُمُ کُم الْبِیّانی اللّٰہِیّانی اللّٰہِیّانی کی کیفیت یہ ہوئی کہ سامری نے ایک بچھڑ اسابنایا 'اس کے گلے میں الْبِیّانی کہ اس میں ہوا جاتی تھی تو وہ سیٹی بجایا کرتا تھا یا آ واز ذکلا کرتی تھی اور وہ اس کے سامنے ہودہ دریز ہوگئے۔ میں نے کہاہے کہ جب عقل وفکر ماؤف ہوجائے تو وہ خدا کو اپنے سامنے دیکھنا تو ایک طرف رہا' جب وہ نظر نہیں آ تا تو اگر کوئی اتن ہی چیز کہا ہے کہ جب عقل وفکر ماؤف ہوجائے تو وہ خدا کو اپنے سامنے دیکھنا تو ایک طرف رہا' جب وہ نظر نہیں آ تا تو اگر کوئی اتن ہی چیز کی اس کے گرویدہ ہوجاتے ہیں۔ وہ حضرت صاحب جو ہیں' وہ تو بڑی کرامت کے مالک ہیں' ہم نے دیکھا صاحب! کہ انہوں نے ہمارے سامنے یہ بالوں کو پکڑ ااور ایوں نچوڑ ااور اس میں سے دودھ کے قطرے نکل آئے ۔ ''او بکری دے دودھ دا پکھا نا ہوندا اے ہتھا چ رکھیا ہویا'' ( بکری کے دودھ کا غبارہ ہاتھ میں رکھا ہوا ہوتا ہے)۔ بس ہوئے ہیں گرویدہ دیوں بیکھا نا ہوندا اے ہتھا چ رکھیا ہویا'' ( بکری کے دودھ کا غبارہ ہاتھ میں رکھا ہوا ہوتا ہے)۔ بس ہوئے ہیں گرویدہ دیے دیم بی بابر سے مجے دسدا پیا ہیگا'' (سٹے کے نمبر بڑ ہے ججے بتارہا ہے)۔ بس ہوئے ہیں گرویدہ دیم دیم نے بابر بیا ہیگا'' (سٹے کے نمبر بڑ ہے جے بتارہا ہے)۔ بس ہوئے ہیں گرویدہ دیم دیم نے دیم بیکھیا تو بابی بیگا'' (سٹے کے نمبر بڑ ہے جے بتارہا ہے)۔

(34) قرآن کریم کی تعلیم انسانوں کی ذہنیت کو تبدیل کردیتی ہے

قرآنِ حميد ذہنيت كى بات كرتا ہے كه اسنے اسنے بڑے مطالبوں سے نیچا ترتے ہیں تو كيفيت بيہوتی ہے كه ذراسا خلاف

معمول کوئی واقعہ سامنے آیا اور سجد ہے ہیں گرے۔ عزیز ان من! کیا یہی حالت اس قوم کی نہیں ہوگئ ہوئی جنہیں قدم قدم پر یہ کہا گیا تھا کہ یہاں ذہنی اکراہ کی کوئی گخبائش نہیں ہے؟ کیا یہ قوم وہاں آئی ہے جہاں عقل وبصیرت کی بنیادوں پہذہ میں سکون اور اطمینان حاصل ہوتا ہے یا وہاں جاتی ہے جہاں عقل وبصیرت کے تمام سرچشموں کومفلوج کیا جاتا ہے؟ ہرخانقاہ پہجانا 'ہرقبر پہجانا' ہر فقیر کے ہاں جانا' ہرصاحب کرامات کی باتیں ماننا' ہر حضرت صاحب کے پاؤں جاکر چومنا' یہ کیا چیز ہے؟ یہ گوسالہ پر تی ہرفقیر کے ہاں جانا' ہرصاحب کرامات کی باتیں ماننا' ہر حضرت صاحب کے پاؤں جاکر چومنا' یہ کیا چیز ہے؟ یہ گوسالہ پر تی ہم اسے بوچھ لیس گے۔ کہا ہے کہ وہی بغیر ما جائے تھا گھ ( 153 × ) اگر وہ بات نہیں دکھائی گئ توکوئی بات نہیں صاحب! ہم اسے بوچھ لیس گے۔ کہا ہے کہ وہی بغیر ما جائے تھا گھ المبیت نہیں تھی ہم اسے بوچھ لیس گے۔ کہا ہے کہ وہی بھی تمہاری کیفیت ہے۔ کہا ہے میں تمہاری نے یہ گوسالہ بنایا تھا اور صرف اتنی بات بھی تمہاری سے میں تمہاری کے یہ گوسالہ بنایا تھا اور صرف اتنی بات بھی تمہاری ہو ہوں گئی ہو گئی گھی اللہ بالے تابات تابع تو جو انسان کہ جس کے لیے کہا ہے کہ و تسخیر کی گھی اور اللہ کہا ہے کہ و تسخیر کے وہ انسان کہ جس کے لیے کہا ہے کہ و تسخیر کی گھی اور اللہ کہا تھا کہ سارے حمل کے لیے کہا تھا کہ سارے حمل کے لیے کہا تھی کہا رہ بھی کا رہا ہے جس کے لیے کہا تھا کہ سارے حمل کے لیے کہا تھا کہ سارے حمل کے نیات تابع تنجیر ہے وہ انسان پھر وں کے سامنے جاکر اس کا ساجہ بنتا ہے۔ اس سے زیادہ ذلت کیا ہوگی۔ سامنے جاکر اس کے حال سے نیادہ ذلت کیا ہوگی۔

#### (35) ہماری پوری تاریخ قوم بنی اسرائیل سے مماثل دکھائی دیتی ہے

کہا ہے کہ مِنْ بَعْوِمِ مَا جَاءَہُومُ الْبَیِّنْ ہُ (4:153)۔ اس کے باو جود ہم نے دیکھا کہ قوم میں پھے صلاحیت ہے توفَعَفَوْ فَاعَنی ذٰلِك (4:153) ہم نے ان كی اس حماقت سے بھی درگز رکیا۔ پیٹہیں ہمارے ساتھ یہ معاملہ بھی ہوگا یا نہیں ہوگا۔ یہاں کہا ہے کہ پھر ہم نے ان کوا یک موقع دید یا۔ شاید ہندوستان کے مسلمان کو بی آخری موقع تھا جو پاکستان کی شکل میں ملا۔ عزیز انِ من! بنی اسرائیل کی داستان قدم بقدم ہماری داستان سے ملتی ہے۔ فرعون کی غلامی سے نجات کی شکل میں ملا۔ عزیز انِ من! بنی اسرائیل کی داستان قدم بقدم ہماری داستان سے ملتی ہے۔ فرعون کی غلامی سے نجات کے بعد سینا کے صحراؤل کے اندر تو اس نے ہمیں لاکر بٹھا دیا اور اب کیفیت یہ ہے کہ ہم نے پھرا پنی پرستش کے لیے گوسالے تراش لیے ہیں' ان کی شکلیں پھے ہوں' وضع قطع کوئی ہو' شایداس کے بعد یہ کیفیت ہو کہ جو قر آنِ حکیم نے کہا تھا کہ موسی ! اس قوم کو چالیس سال تک ان صحراؤل کے اندر سرگردال پھراؤ تا کہان کا نام ونشان مٹ جائے اور یہ جو تھا کہ موسی اس کی تعلیم و تربیت کرو۔ اس کی تعلیم حیے کی تو اس نے ایک جیپٹا مارا' وہ سرز مین جس کے تعلق کہا تھا کہ ہم نے ان کے نام کھودی ہے وہ اس قوم کو فیعنو قوا کی جو کہ انہوں (نئی سل نے) نے آکر یہ پھولیا۔ یہ تھا جو کہا ہو کے دلاک ان کے دفع فو قائو قائو کی خوا کے دلاک کے دلاک کے کہا ہے کہ فع فو قائو قائو کی خوا کی کہ ہوے دلائل دیئے تھے۔

آ گے کہا ہے کہ وَرَفَعْنَا فَوْ قَهُمُ الطُّوْرَ بِمِيْثَا قِهِمْ وَقُلْنَا لَهُمُ ادْخُلُوا الْبَابَ سُجَّمًا وَقُلْنَا لَهُمُ لَا تَعْدُوا الْبَابَ سُجَّمًا وَقُلْنَا لَهُمُ لَا تَعْدُوا فِي السَّبْتِ وَاخَذُنَامِنْهُمُ مُرِيْثًا فَاغَلِيْظًا (4:154) وه توایک عهدو پیان کرے آئے تھے۔ پاکسان بننے کے بعد

یااس سے پہلے ہمارے عہدو پیان کود یکھیے ہم اس سرز مین کواس لیے حاصل کررہے ہیں کہ یااللہ! یہاں تیری بادشاہت کا تخت جلال بچھے نیرے قوانین کی حکومت ہو' ہم اس کے تابع چلیں ۔ قر آ نِ حکیم یہ ہما ہے کہ ایک طرف طور جیسی ایک آ ہنی دیواران کے چھھے تفاظت کے لیے ہے کہ ادھر سے کوئی حملہ آ ورنہ آ جائے ' حفاظت کا سامان دیا' وہاں ان سے عہد و پیان لیا۔ کہا یہ ہے کہ بینی سرز مین' نئی مملکت' تہمیں دی جارہی ہے' اس میس تم قدم رکھو۔ اس لیے کہ اڈٹی کو اللہ آب شہری اللہ تا ہوئے آ و ۔ اس کا یہ مقصد تھا۔ کہا ہے کہ ہم نے انہیں اخلاقیات یا ضوابط یا پابندیوں کے متعلق کہا۔ عزیز انِ من! آزادی نام ہے ان پابندیوں کے مطابق زندگی بسر کرنے کا۔ کہا ہے کہ ان سے تجاوز نہ کرنا' ان سے سرکشی اختیار نہ کرنا۔ شروع میں چھوٹی چھوٹی سی باتیں کہیں مثلاً یہ کہ ہفتے میں ایک دن ناغہ کرلیا کرو' سوچوٹو سہی کہ یہ کوئی الی قیامت ہے یا یا بندی ہے۔

34

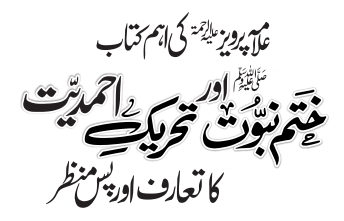
#### (36) اخلاقی لحاظ سے چھوٹی چھوٹی یا بندیوں کے سلسلہ میں ہماری بدعملی کا تذکرہ

آپ کو پہتہ ہے کہ گوشت کے ناغے والے دن بازار کی طرف جودروازہ ہوتا ہے اُستو بند کردیا جاتا ہے گر پھیلی طرف کی جو کھڑی ہے اسے کھلا رکھا جاتا ہے۔ کہا تھا کہ ایک دن ناخہ کرلیا کرو۔ ان کی کیفیت بیتی کہ اس میں بھی چور بازاری کیا کہ جو کھڑی ہے۔ وَاَخَنْ نَامِنُہُ ہُمُ مِیں بُھا اُللہ وَ اَللہ وَ اِللہ وَ اِللہ وَ اِللہ وَ اَللہ وَ اللہ وَ ا

#### (37) دلوں پر تالے پڑنے کی وجہ جواز اور پھرانہیں کھولنے کاطریق

کہاہے کہ بَلْ طَبَعَ اللهُ عَلَيْهَا بِكُفُرِهِمْ (4:155) ان كابيا نكارتھا جس كى وجہ سے ان كے دلوں پر تالے پڑ گئے۔اور فَلَا يُؤْمِنُوْنَ إِلَّا قَلِيْلًا (4:155) شايدان ميں سے پھھاليے نكل آئيں گے جوايمان لائيں ورنہان سے تو كوئى اميدنہيں كى جاسكتى۔

عزیزانِ من! سورۃ النساء کی آیت 155 تک ہم آ گئے' آئندہ 156 ویں آیت سے لیں گے۔اس کے بعد مضمون بھی دوسرانثروع ہوتا ہے اور حضرت عیسیٰ کی پیدائش کا ذکر ہے۔اسے ہم آئندہ لیں گے۔



، آغازِ شخن:

جولائی 1973ء کی بات ہے (ہفتہ وار) چٹان (لا ہور) کے نمائندہ نے میراایک انٹرویولیا جواُس اخبار میں بھی چھپااور بعدازاں طلوعِ اسلام بابت اگست 1973ء میں بھی شائع ہوا۔اس انٹرویو کے ایک سوال کے جواب میں میں نے اپنے کوائف زندگی بیان کرتے ہوئے کہاتھا کہ:

میری پیدائش مشرقی پنجاب کے قصبہ بٹالد (ضلع گورداسپور) میں ہوئی۔ بٹالہ ایک مذہبی شہرتھااس

لئے (اس دور کی عام فضا کے مطابق) وہاں مسلمانوں کے مختلف فرقوں کے علاوہ آریوں عیسائیوں اور

قادیانیوں سے اکثر مناظر بے رہا کرتے تھے۔اس طرح مجھے فرقوں اور مذہبوں کے تقابلی مطالعہ کاموقعہ لل

گیا۔ بعد میں مختلف فرقوں کے باہمی مباحثوں یا آریوں اور عیسائیوں کے ساتھ مناظروں کا دور توختم

ہوگیا۔لیکن ختم نبوت نگائیم کے موضوع پر میں مسلسل لکھتا چلا آرہا ہوں 'کیونکہ میر بے نزد یک انکارِختم

ہوگیا۔لیکن ختم نبوت نگائیم کے موضوع پر میں مسلسل لکھتا چلا آرہا ہوں 'کیونکہ میر بے نزد یک انکارِختم

میٹ ت مگائیم کا فقتداُ مت کے لئے بڑا خطرنا ک ہے۔ چونکہ میں اس مسئلہ پرقر آنِ خالص کی روشیٰ میں گفتگو

کرتا ہوں' روایات میں نہیں الجتا۔اس لئے فریق مقابل کے پاس میر بے دلائل کا کوئی جواب نہیں ہوتا۔

چونکہ مسئلہ ختم نبوت نے ان دنوں ملک میں پھر خاص اہمیت اختیار کر لی تھی، باخصوص اس مطالبہ کے پیش نظر کہ 'مرزائیوں' کوغیر مسلم اقلیت قرار دیا جائے ،اس لئے (اقتباسِ بالا کے خط کشیدہ الفاظ سے متاثر شدہ احب کی طرف سے)

ملک کے مختلف گوشوں سے نقاضے موصول ہونے گلے کہ میں اس اہم مسئلہ پر'جامع طور پر لکھوں تا کہ ذہنوں میں اُنہر نے والے مختلف سوالات ایک ہی دفعہ اطمینان بخش انداز سے طل ہوجا نیں۔ ان نقاضوں کی ایک وجہ اور بھی تھی۔حضور نبی اس نے مسئلہ ایڈ یشن کے آخری باب میں' میں نے مسئلہ ایڈ یشن کے آخری باب میں' میں نے مسئلہ اگرم مگائیم کی کیسے ایڈ یشن کے آخری باب میں' میں نے مسئلہ ایڈ یشن کے آخری باب میں' میں نے مسئلہ ایڈ یشن کے آخری باب میں' میں نے مسئلہ ایڈ یشن کے آخری باب میں' میں نے مسئلہ ایڈ یشن کے آخری باب میں' میں نے مسئلہ ایڈ یشن کے آخری باب میں' میں نے مسئلہ ایڈ یشن کے آخری باب میں' میں نے مسئلہ ایڈ یشن کے آخری باب میں' میں نے مسئلہ ایڈ یشن کے آخری باب میں' میں نے مسئلہ ایڈ یشن کے مسئلہ کے سے مسئلہ کے مسئلہ کے کیا میں کے سے مسئلہ کی کے کیا میں کے مسئلہ کے مسئلہ کے کیسے ایڈ یشند کے مسئلہ کے مسئلہ کے ملک کے میں میں کے مسئلہ کے کیسے کی مسئلہ کے کی مسئلہ کے مسئلہ کے مسئلہ کے مسئلہ کے مسئلہ کے مسئلہ کے مسئلہ کو مسئلہ کے مسئلہ کے مسئلہ کے مسئلہ کے مسئلہ کے مسئلہ کے مسئلہ کے

<sup>•</sup> معراج انسانيت كاپېلاايڈيشن1949ء ميں شائع ہوا تھا۔ طلوع اسلام ٹرسٹ

ختم نبوت پر مختصراً لکھا تھالیکن جب اس کتاب کا دوسراایڈیشن شائع ہوا' تو اس باب میں سے وہ حصہ نکال دیا گیا جس کا تعلق '' قادیانیت' سے تھا۔ اس کی وجہ یہ بتائی گئی تھی کہ'' یہ موضوع ایک مستقل تصنیف کا متقاضی ہے۔'' تقاضا کرنے والے احباب نے میری توجہ اس طرف بھی منعطف کرائی۔ اس سلسلہ میں ایک خاص بات یہ بھی سامنے آئی کہ بعض'' احمدی'' حضرات کی طرف سے بھی یہ مطالبہ ہوا کہ مجھے اس موضوع پر تفصیل سے کھنا چاہئے۔ تاکہ وہ وہ کیھیکیں کہ قرآنِ کریم کی روشی میں اس مسئلہ کی حقیقت اور اہمیت کیا ہے۔ ان میں سے بعض خطوط میں مجھے جذبہ تلاشِ حق کی جھلک محسوس ہوئی۔ میر اتجربہ یہ میں اس مسئلہ کی حقیقت اور اہمیت کیا ہے۔ ان میں سے بعض خطوط میں مجھے جذبہ تلاشِ حق کی جھلک محسوس ہوئی۔ میر اتجربہ یہ ہے کہ عام طور پر'' احمدی'' حضرات کا قرآنِ کریم کا مبلغ علم ان چندآ یات اور ان کے خصوص مفہوم تک محدود ہوتا ہے جنہیں بحث ومباحث کے نور آنِ خالص کی روشنی میں گفتگو کی جائے تو بھی میں مقابل کے یاس اس کا کوئی جو ابنیں ہوتا۔'' تو ان کا جذبہ جس قابل فہم ہوسکتا ہے۔

ان مطالبات کےعلاوہ قر آنِ کریم کی روشنی میں اس مسلہ پر گفتگو کی اہمیت کی ایک اور وجہ بھی میرے پیش نظر تھی۔ مقد مه بہاولپور:

1926ء کا ذکر ہے ٔ ریاست بہاولپور کی ایک عدالت میں ایک مقدمہ دائر ہواجس میں ایک مسلمان خاتون نے بید عولی کیا کہاس کے خاوند نے قادیانی مسلک اختیار کرلیا ہے جس کی وجہ سے وہ مرتد ہو گیا ہے۔اس لئے اس شخص سے مدعیہ کا نکاح فسخ قراردیا جائے۔اس مقدمہ نے ملک گیرشہرت حاصل کر لی اورمسلما نوں میں ایک ہیجان پیدا ہو گیا۔اس لئے نہیں کہ اس میں فریقین کی حیثیت بڑی ممتاز تھی۔وہ تو بالکل غیر معروف سے تھے۔ یہ اس لئے کہ ہندوستان میں (غالباً) پیرا پنی نوعیت کا پہلامقدمہ تھاجس میں فیصلہ طلب سوال بیتھا کہ ایک شخص قادیانی مسلک اختیار کرنے کے بعدمسلمان رہتاہے یانہیں۔اس اعتبار سے پیمقدمہمتعلقہ فریقین کا مابدالنزاع معاملہ نہ رہا بلکہ قادیا نیوں اورغیر قادیا نیوں کے مابین ایک دینی سوال بن گیا جس کا عدالتی فیصلہ ( ظاہر ہے کہ ) بڑی اہمیت کا حامل تھا۔ پیرمقدمہ قریب نوسال تک زیرِساعت رہااورآ خرالامرمجمہ اکبر صاحب ڈسٹرکٹ جج بہاونگرنے (جواب مرحوم ہو چکے ہیں)۔7 فروری 1935ءکواس کا فیصلہ سنادیا۔ یہ فیصلہ اپنی شہرت اور اہمیت کے پیش نظر'اس زمانے میں بھی الگ حجیب گیا تھااوراس کے بعد بھی چھپتار ہا۔اس وقت میرے سامنے اس کا وہ نسخہ ہے جوحال ہی (جون 1973ء) میں''محفل ارشادیۂ سیالکوٹ'' کی طرف سے شائع کیا گیا ہے۔اس فیصلہ کے صفحہ 53 پر بتایا گیا ہے کہ مدعیہ کی طرف سے بڑے بڑے جیدعلماء کرام بطور گواہ پیش ہوئے۔مثلاً مولا ناغلام محمد صاحب شیخ الجامعہ عباسیہ بهاولپور' مولا نا مجم الدین صاحب' پروفیسر اور نیٹل کالج لا ہور' مولا نامحم شفیع صاحب مفتی دارالعلوم دیوبند' مولا نا مرتضٰی حسن صاحب جاند بوری اورمولا نا سیر انور شاه صاحب شیخ الحدیث دارالعلوم دیوبند وغیر ہم ۔ اس سے اس مسکه کی اہمیت واضح ہوجاتی ہے۔ فاضل جج نے اپنے فیصلہ میں لکھا کہ اس مسئلہ کا سارا دارومداراس بات پرتھا کہ نبوّت کی حقیقت کیا ہے'اور نبی كس كت بي ليكن مشكل بيه بك،

موجودہ زمانے میں بہت سے مسلمان نبی کی حقیقت سے بھی نا آشنا ہیں۔ اس لئے بھی ان کے دلول میں بیمسئلہ گھر نہیں کرسکتا کہ مرزاصا حب کو نبی ماننے میں کیا قباحت ہوتی ہے کہ جس پراس قدر جھنے نبا کی جارہی ہے۔ اس لئے ضروری ہے کہ اس کی کیجھ تھوڑی سی حقیقت بیان کردی جائے۔ مدعیہ کی طرف سے نبی کی کوئی تعریف بیان نہیں کی گئی۔ صرف یہ کہا گیا ہے کہ نبوت ایک عہدہ ہے جواللہ تعالیٰ کی طرف سے اس کے برگزیدہ بندوں کوعطا کیا جاتا رہا ہے اور نبی اور رسول میں فرق بیان کیا گیا ہے کہ ہررسول نبی ہوتا ہے اور نبی کے لئے لازمی نہیں کہ وہ رسول بھی ہو۔ فریقِ ثانی نے (بحوالہ تہراس س: 89) بیان کیا ہے کہ رسول ایک انسان ہے جے اللہ تعالیٰ احکام شریعت کی تبلیغ کے لئے بھیجتا ہے بخلاف نبی بیان کیا ہے کہ رسول ایک انسان ہے جے اللہ تعالیٰ احکام شریعت کی تبلیغ کے لئے بھیجتا ہے بخلاف نبی کے وہ عام ہے۔ کتاب لائے یا نہ لائے ۔ رسول کے لئے کتاب لانا شرط ہے۔ اسی طرح رسول کی ایک تعریف یہ بھی کی گئی ہے کہ رسول وہ ہوتا ہے جوصاحب کتاب ہو یا سابقہ شریعت کے بعض احکام کو ایک تعریف یہ بھی کی گئی ہے کہ رسول وہ ہوتا ہے جوصاحب کتاب ہو یا سابقہ شریعت کے بعض احکام کو منسوخ کردے۔ (فیصلہ ص: 107

#### اس کے بعد فاضل جج نے لکھا:

یہ تعریفیں چونکہ اس حقیقت کے اظہار کے لئے کافی نتھیں اس لئے میں اس جستجو میں رہا کہ نبی یارسول کی کوئی ایس تعریف مل جائے جو تصریحات قرآن کی رُو سے تمام لوازم نبو "ت پر حاوی ہو۔(ص:107)

اس کے بعد انہوں نے لکھا کہ انہوں نے اس باب میں کافی جستجو کی لیکن نبی کی کوئی جامع تعریف انہیں نہال سکی۔ آخر کار ایک رسالہ میں ایک مضمون بعنوان' میکا نکی اسلام' از جناب چو ہدری غلام احمد صاحب پر ویز میری نظر سے گزرا۔ اس میں انہوں نے مذہب اسلام کے متعلق آج کل کے روش ضمیر طبقہ کے خیالات کی ترجمانی کی ہے اور پھرخود ہی اس کے حقائق بیان کئے ہیں۔ اس سلسلہ میں نبوت کی جوحقیقت انہوں نے بیان کی ہے، میری رائے میں' اس سے بہتر اور کوئی بیان نہیں کی جاسکتی اور میر بے خیال میں فریقین میں سے کسی کو اس سے انکار بھی نہیں ہوسکتا۔ اس لئے میں ان کے الفاظ میں ہی اس حقیقت کو بہان کرتا ہوں۔ (ص: 107)

ازاں بعدانہوں نے میرےاُ سمضمون سے خاصام فصل اقتباس درج کیا اور نبی کی جوتعریف میں نے پیش کی تھی اس پر مبنی بحث کے بعدا پنے فیصلہ میں کہا کہ:

مدعاعلیهٔ قادیانی عقائداختیارکرنے کی وجہ سے مرتد ہو چکا ہے ٰلہٰذااس کے ساتھ مدعیہ کا نکاح تاریخ ارتداد مدعاعلیہ سے نشخ ہو چکا ہے۔ (ص:182)

مذکورہ بالا فیصلہ میں فاضل جج نے لکھا ہے کہ ان کی عدالت میں (غیمنقسم) ہندوستان کے بڑے بڑے جیدعلماء حضرات پیش ہوئے جن میں سے ایک ایک کا بیان سینکڑ وں صفحات پر مشتمل تھالیکن وہ حقیقت نبوت کے متعلق ان میں سے کسی کے بیان سے بھی مطمئن نہ ہوسکے۔وہ مطمئن ہوئے تو میرےایک ایسے مضمون سے جواس مقدمہ سے بالکل الگ آزادانہ کھھا گیا تھا۔سوال بیہ ہے کہ میرے مضمون کی وہ کونبی خصوصیت تھی جس کی بنا پروہ اس قدراطمینان بخش ثابت ہو گیا۔ پیظاہر ہے کہ جہاں تک متداول علوم شرعیہ (فقۂ حدیث وغیرہ) کا تعلق ہے، ان علاء کرام کا مقام بہت بلندتھا جواس عدالت میں پیش ہوئے تھے۔لیکن میرےمضمون کی خصوصیت بھی کہاس کی بنیا دخالص قرآنی حقائق پڑھی۔میں اس میں فقہ اورروایات پر مبنی بحثوں میں الجھاہی نہیں تھا۔ختم نبوت کامسلہ جوقادیانی اورغیرقادیانی حضرات میں ُساٹھ'ستر برس سےمسلسل بحث ونظر کاموضوع بنے چلا آ رہا ہے اور بھنور میں پھنسی ہوئی ککڑی کی طرح ایک ہی مقام پرمصروفِ گردش ہے،اس کی وجہ یہی ہے کہاس بحث کا مدار روایات پر ہوتا ہے اور روایات کی کیفیت بیہے کہ ان کے مجموعوں میں مخالف اور موافق ہرایک کوایے اینے مطلب کے مطابق روایات مل جاتی ہیں نتیجہ اس کا بیہ ہوتا ہے کہ بحث اصل موضوع سے ہٹ کر فریقین کی طرف سے پیش کر دہ حدیثوں کے سیجے یا ضعیف ہونے پرمرکوز ہوجاتی ہے اور یول محملِ لیلے عبار ناقئہ لیلے میں گم ہوکررہ جاتا ہے۔اس کے برعکس قرآن جو کچھ پیش کرتا ہے حتی 'یقینی اور دوٹوک پیش کرتا ہے اور میمکن ہی نہیں کہ سی مسئلہ کے متعلق اس میں فریقین کواپنے اپنے مطلب کے مطابق اختلافی آیات مل جائیں۔ بیوجہ ہے کہ میں روایات میں نہیں اُلجھتا۔ میں جو کچھ پیش کرتا ہوں اس کی اساس قر آنی دلائل پر ہوتی ہے اور فریقِ مقابل سے بھی قر آنی سند کا مطالبہ کرتا ہوں۔ نتیجہ یہ کہ بات بالکل نکھر کرسامنے آ جاتی ہے۔

احاديث كي پوزيش:

حدیث کی تاریخ اور صحیح بوزیش کے متعلق میں مختلف مقامات پر بڑی شرح وبسط سے ککھتا چلا آرہا ہوں (میری ٔ حال میں شائع شدہ تازہ تصنیف''شاہ کا رسالت'' کے آخری باب میں' اس تفصیل کاملخص بڑے جامع ومانع انداز سے دیا گیا ہے) پی حقیقت ہے کہ نبی گرام تَاثِیْجَا نے اپنی احادیث کا کوئی مجموعہ مرتب کر کے یامرتب کرا کرا بنی تصدیق کے ساتھ اُمت کو نہیں دیا۔حضور ﷺ کی وفات کے دواڑ ھائی سوسال بعد' بعض حضرات نے انفرادی طور پر'ان اقوال کوجمع اور مرتب کیا جنہیں حضور ﷺ کی طرف منسوب کیا جاتا تھا۔اس طرح احادیث کے مختلف مجموعے وجود میں آئے۔ان مجموعوں میں جو روایات درج ہیں ان میں صحیح بھی ہیں اورغلط بھی۔ یہ جو ہمارے ہاں مختلف فرقوں میں باہمی اختلافات یائے جاتے ہیں توان کی وجہ بیہ ہے کہ ایک فرقہ ایک حدیث کوشیح قرار دے کراس کے مطابق عمل کرتا ہے اور دوسرا فرقہ اسے غلط (ضعیف ووضعی ) قر اردے کر'اس کے خلاف کسی دوسری روایت پڑمل پیرا ہوتا ہے۔للہذا'جب بات کسی حدیث تک <u>پینچ</u> گی توسب سے پہلے میہ سوال سامنے آئے گا کہ آیا وہ حدیث قولِ رسول مَالیّٰیا ہے بھی یانہیں۔ چنا نچے سیدا بوالاعلی مودودی صاحب اپنے فریقِ مخالف کے ساتھ بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

لہذا 'جب فیصلہ کا مدارحدیث پررکھا جائے گا توسب سے پہلے بیسوال سامنے آئے گا کہ وہ حدیث صحیحے بھی ہے یا نہیں۔
ایک فریق اسے سیح قرار دے گا اور دوسرا فریق غلط اور اس کے خلاف اپنی طرف سے پیش کر دہ حدیث کوشیح ۔ اس باب میں
دیکھئے کہ مرز اغلام احمد صاحب کا مؤقف کیا تھا۔ قادیا نی حضرات کے خلیفۂ ٹانی (مرز احمحہ و حاصاحب ) کا ارشاد ہے:
حضرت سیح موجود ( یعنی مرز اصاحب ) فرمایا کرتے سے کہ حدیثوں کی کتابوں کی مثال تو مداری کے
حضرت سیح موجود ( یعنی مرز اصاحب ) فرمایا کرتے سے کہ حدیثوں کی کتابوں کی مثال تو مداری کے
بٹارے کی ہے۔ جس طرح مداری جو چاہتا ہے اس میں سے نکال لیتا ہے۔ اسی طرح ان سے جو چاہو '
نکال لو۔ (خطبہ جمعہ مندر جہ اخبار الفضل مور خہ 15 جولائی 1924ء)

خودمرزاصاحب نے لکھاہے:

اور جو خص تھم ہوکرآیا ہے اس کواختیار ہے کہ حدیثوں کے ذخیرہ میں سے جس انبار کو چاہے خداسے علم پاکر قبول کر لے اور جس ڈھیر کو چاہے خداسے علم پاکرر ڈکردے۔ (تحفۃ گوٹر ویڈ ص: 10) اس' ردوقبول'' کامعیار کیا ہے اس کے متعلق لکھتے ہیں:

میرے اس دعویٰ کی بنیاد حدیث نہیں بلکہ قرآن اور وقی ہے جومیرے پرنازل ہوئی۔ ہاں تائیدی طور پرہم وہ حدیثیں بھی پیش کرتے ہیں جوقر آن شریف کے مطابق ہیں اور میری وحی کے معارض نہیں اور دوسری حدیثوں کوہم ردّی کی طرح چینک دیتے ہیں۔ (اعجاز احمدی ٔص: 30)

لہذااحادیث کی صحت وسقم کے متعلق مرزاصاحب کا معیاریہ ہے کہ جوحدیث ان کی وحی کے مطابق ہے وہ صحیح ہے 'جو اس کے خلاف ہے وہ ردّی کی طرح بچینک دینے کے قابل ۔ دوسری طرف مودودی صاحب کا معیار بھی ایسا ہی ہے۔ مرزا صاحب اپنی وحی کو معیار قرار دیتے ہیں۔مودودی صاحب ● ''مزاج شناسِ رسول مُنالِیّاً کی نگہ 'بصیرت'' کو معیار گھراتے ہیں۔وہ لکھتے ہیں کہ حدیث کے اور غلط ہونے کا فیصلہ وہی شخص کرسکتا ہے:

جس نے حدیث کے بیشتر ذخیرہ کا گہرا مطالعہ کر کے حدیث کو پر کھنے کی نظر بہم پہچائی ہو۔ کثر سے مطالعہ اور ممارست سے انسان میں ایک ایسا ملکہ پیدا ہوجا تا ہے جس سے وہ رسول الله عَلَيْظُ کا مزاج شاس ہوجا تا

<sup>●</sup> ہم نے مودودی صاحب کا حوالہ بالخصوص اس لئے دیا ہے کہ ان مباحث پڑ ہمارے زمانے میں سب سے زیادہ ( کثرت کے ساتھ) وہی لکھتے ہیں۔

ہے۔۔۔اس کی کیفیت بالکل ایسی ہوتی ہے جیسے ایک پرانے جو ہری کی بصیرت کہ وہ جواہر کی نازک سے نازک خصوصیات تک کو پر کھ لیتی ہے۔۔۔اس مقام پر پہنچ جانے کے بعد وہ اسناد کا زیادہ محتاج نہیں رہتا۔ وہ اسناد سے مدد ضرور لیتا ہے مگر اس کے فیصلے کا مدار اس پر نہیں ہوتا۔ وہ بسا اوقات ایک غریب 'ضعیف' منقطع السند مطعون فیہ حدیث کوجی لے لیتا ہے۔اس لئے کہ اس کی نظر پتھر کے اندر ہیر ہے کی جوت کو دکھے لیتی ہے اور بسا اوقات وہ ایک غیر معلل' غیر شاذ' متصل السند مقبول حدیث سے بھی اعراض کرجاتا میں ہوتی ہے۔اس لئے کہ اس جام زریں میں جو باد کہ معنی بھری ہوتی ہے وہ اسے طبیعت اسلام اور مزاج نبوی سُلُولِیْم ہے۔ اس لئے کہ اس جام زریں میں جو باد کہ معنی بھری ہوتی ہے وہ اسے طبیعت اسلام اور مزاج نبوی سُلُولِیْم کے مناسب نظر نہیں آتی۔

کے مناسب نظر نہیں آتی۔ (تفہیمات خصہ اوّل ص: 302 میں 302)

حتیٰ کهوه یهاں تک بھی کہتے ہیں کہ:

جن مسائل میں اس کو (مزاح شناسِ رسول کو) قر آن وسنت سے کوئی چیز نہیں ملتی'ان میں بھی وہ کہہ سکتا ہے کہا گرنبی کے سامنے فلال مسئلہ پیش آتا تو آپ اس کا فیصلہ یوں فرماتے۔ (ایضاً 'ص: 324)

آپ دیکھتے ہیں کہ ان دونوں (مرزاصاحب اور مودودی صاحب) کا معیار انفرادی اور موضوعی (Subjective)
ہے جس کے پر کھنے کا کوئی خارجی معیار نہیں ہوسکتا۔ چونکہ مودودی صاحب کا معیاروہی ہے جسے مرزاصاحب نے پیش کیا تھا۔
اس فرق کے ساتھ کہ مودودی صاحب اسے' مزاج شناس رسول شائیا گی نگہ بصیرت' قرار دیتے ہیں۔اور مرزاصاحب اسے' خدا سے پایا ہواعلم' کہتے ہیں۔ اس لئے مرزاصاحب کی طرح ان کی بھی سخت مخالفت ہوتی ہے۔ اس باب میں جماعت اہلِ حدیث کے سابق صدر مولا نا آمعیل (مرحوم) اپنے کتا بچی' جماعت اسلامی کا نظر یہ حدیث' میں لکھتے ہیں:
اگر ایک جماعت اپنی عقیدت مندی سے کسی اپنے بزرگ یا قائد کو خدا کا مزاج شناس مجھ لے یارسول شائیل کا مزاج شناس تعجھ لے یارسول شائیل کا مزاج شناس تعجھ لے یارسول شائیل کا مزاج شناس تعجھ ہے ہول کر لے مزاج شناس تصور کر دے۔ ۔ ۔ تو یہ صفحکہ آئیز پوزیشن ہمیں یقیناً نا گوار ہے۔ ہم انشاء اللہ آخری حد تک اس کی مزاحمت کریں گے اور سنت رسول شائیل کے کان موان ہوائی حملوں سے بچانے کی کوشش کریں گے۔ (ص: 63)

ان حالات میں آپ سو چئے کہ اگر کسی مسکلہ کے تیجے یا غلط ہونے کا معیار حدیث کو قرار دیا جائے تواس مسکلہ تک پہنچنے سے پہلۓ فریقین کی پیش کر دہ احادیث کے تیجے یا غلط ہونے کی بحث چیڑ جائے گی اور یہ بحث الی ہے کہ اس کا فیصلہ ہزار برس سے بحث ہونہیں پایا۔اوریہی وجہ ہے کہ تم نبوت جیساا ہم سوال جو دین کی بنیا داور اسلام کا مرکزی ستون ہے 'ساٹھ ستر برس سے بحث وجدل کی آ ماجگاہ بنے چلا آرہا ہے اور ہمارے عوام (جن میں وہ تعلیمیا فتہ حضرات بھی شامل ہیں 'جنہیں دین کا براہ راست علم نہیں ) حیران و پریشان ہیں کہ کسے سچا سمجھیں اور کسے جھوٹا۔

احادیث کے پر کھنے کا معیار:

میرے نزدیک دین میں سنداور ججت خدا کی کتاب (قرآنِ کریم) ہے اوراحادیث کے پر کھنے کا معیاریہ کہ جوحدیث

قرآنِ کریم کی تعلیم کے خلاف نہیں جاتی 'اسے حضور علیٰ کے کارشاد سلیم کیا جاسکتا ہے اور جوحدیث اس کے خلاف جاتی ہواس کے متعلق میر کہا جائے گا کہ بیر سول اللہ علیٰ کیا گا قول نہیں ہوسکتی۔ مجھے منکر حدیث قرار دیا جاتا ہے تو وہ اس لئے نہیں کہ میں صحیح احادیث کا منکر ہول۔ میری کتاب 'معراج انسانیت' میں و کیھئے' میں نے کتنی حدیثیں درج کی ہیں۔ میں در حقیقت منکر ہول ان حضرات کے وضع کردہ 'معیار حدیث' کا چونکہ قرآنِ کریم کوچھے اور غلط کا معیار قرار دینے سے ان حضرات کے اکثر معتقدات' نظریات اور مسالک 'خلاف قرآن (فلہٰذ اغلط) قرار پاتے ہیں۔ اس لئے انہوں نے عوام کا گرخ دو مری طرف موثر نے کے لئے میرحربہ اختیار کرر کھا ہے کہ مجھے منکر حدیث اور منکر شاون رسالت علیٰ کیا مشہور کردیا جائے۔ آئندہ صفحات میں آپ دیکھیں گے کہ'' احمدی' مصرات تو ایک طرف' خود سنیوں کے کس قدر معتقدات ایسے ہیں جن کی تائید میں وہ احادیث پیش کرتے ہیں۔ لیکن وہ قرآن کے خلاف ہیں اور یہی وہ مقامات ہیں جہاں میر حضرات 'اسے ہیں۔ کو کہ کر گر آن خوام کا کرنے ہیں۔ یہ اس لئے نہیں کہ انہیں ارشادات نبوی علیہ سے اس قدر عقیدت ہوئی منگر حدیث قرار دے کرمیری مخالف کرتے ہیں۔ یہ اس لئے نہیں کہ انہیں ارشادات نبوی علیہ سے اس قدر عقیدت ہوئی منگر حدیث قرار دے کرمیری مخالف کرتے ہیں۔ یہ اس لئے نہیں کہ انہیں ارشادات نبوی علیہ سے اس قدر عقیدت ہوئی منگر کی وابستگی کاراز یہ جاتے ہیں۔ یہ جمدیث کے ساتھ میں وابستگی کاراز یہ خالف کو معیار وہ دار تسلیم کرنے سے ان کے دعاوی باطل قرار پا جاتے ہیں۔ یہ جمدیث کے ساتھ ان حضرات کی وابستگی کاراز دینی

حکایتِ قد آل یارِ دل نواز کنم بیانه مگر عمرِ خود دراز کنم

## ميراتعلق سى فرقەسىنېين:

 ایسا کہتے ہیں۔بایں ہمدمیں انہیں 'احمدی'' کہدکرہی پکاروں گا کیونکدیڈمرزائی کہلانے سے گریز کرتے ہیں۔

میں الفاظ کے استعمال میں اس قدر احتیاط اس لئے ضروری خیال کرتا ہوں کہ ان حضرات میں شاید کوئی سعید روحیں ہوں جو نیک نیتی سے حق کی متلاثی ہوں تو وہ میری معروضات پر ٹھنڈ ہے دل سے غور کرسکیں۔الفاظ میں بے احتیاطی فریقِ خالف میں نفرت اور تعصب پیدا کردیتی ہے۔اسی لئے قر آنِ کریم نے تاکید کی ہے کہ:اُڈ عُ الی سَدِیْلِ رَبِّكَ بِالْحِکْمَةِ وَالْمَهُوعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلُهُ مُر بِالَّیتِی ہِی اَنحسنُ (16:125)''تم ان لوگوں کو حکمت وموعظت سے خدا کے راستے کی طرف دعوت دو اوران سے اختلافی امور میں بطریق احسن بات کرو۔''

حییا کہ میں نے پہلے کہا ہے،' مسکلہ قادیانیت' سے میری دلچیسی شروع سے چلی آتی ہے۔اُس زمانے میں' میں نے مرزاصاحب کی قریب قریب تمام تصانیف کا مطالعہ کیا تھا اور (اپنے معمول کے مطابق) ان سے اہم مقامات کے نوٹ لیا کرتا تھا۔ یہی نوٹ بعد میں میری تحریر میں اقتباسات کی صورت میں آجاتے تھے۔زیرِ نظر کتاب کی تالیف کے وقت مجھے مرزا صاحب کی اکثر کتابیں میسر نہیں آسکیں۔اس لئے میں نے اقتباسات کے لئے زیادہ تر اپنے نوٹس پر انحصار کیا ہے لیکن ان کے حوالوں کو پر وفیسر الیاس برنی (مرحوم) کی کتاب' قادیا نی مذہب' سے چیک کرلیا ہے۔ کتابوں کے مختلف ایڈیشنوں کی وجہ سے بعض اوقات صفحات کے نمبروں میں فرق پڑجا تا ہے اس لئے میر سے حوالوں میں اس قسم کا فرق ہوسکتا ہے۔ ویسے ان کی صحت کاحتی الامکان بڑ اخیال رکھا گیا ہے۔ بایں ہمہ نیا یک انسانی کوشش ہے جس میں سہوو خطا کا امکان ہروقت ہوسکتا ہے۔ اس کی صحت کاحتی الامکان بڑ اخیال رکھا گیا ہے۔ بایں ہمہ نیا یک انسانی کوشش ہے جس میں سہوو خطا کا امکان ہروقت ہوسکتا ہے۔ اگر کسی حوالہ میں شک گز رہے تو آپ مجھ سے دریا فت فرما سکتے ہیں ۔لیکن میں کسی کے ساتھ بحث میں نہیں اُلیموں گا۔

جہاں تک آیاتِ قرآنی کے حوالوں کا تعلق ہے تواو پر سورۃ کانمبردیا گیا ہے اور نیچ آیت کا مثلاً (2:36) سے مراد ہے سورۃ البقرہ کی آیت نمبر: 36 قرآنِ کریم کے بعض نسخوں میں آیات کے شار میں ایک آدھ کا فرق ہوتا ہے۔ اسے کمحوظ رکھا جائے۔ پس تحریر:

اس کتاب کامسودہ اپریل 1974ء میں مکمل ہو گیا اور کتابت کے لئے بھی دید یا گیا تھا۔اس کے بعد 29 مئی کور بوہ اسٹیشن پر واقعہ ہونے والے حادثہ اور اس کے عواقب سے سارے ملک میں بیجان پیدا ہو گیا اور اُمت مجمہ یہ شائیل کے اسٹیشن پر واقعہ ہونے والے حادثہ اور اس کے عواقب سے سارے ملک میں بیجان پیدا ہو گیا اور اُمت مجمہ یہ شائیل کے اس کتاب جذبات میں نلاحم بر پا ہو گیا اور ہر گوشے سے یہ مطالبہ دین کا تقاضا ہے اور قر آنِ کریم کی واضح تعلیم کے مین مطابق۔اس وضاحت کے مطالعہ سے واضح ہوگا۔ مسلمانوں کا مطالبہ دین کا تقاضا ہے اور قر آنِ کریم کی واضح تعلیم کے مین مطابق۔اس وضاحت سے یہ بتانا مقصود ہے کہ یہ کتاب اس ہنگا می حادثہ کی پیدا کردہ نہیں (اس کا جذبہ محرکہ دین کا وہی تقاضا تھا جے میں چالیس سال سے پیش کرتا چلا آر ہا تھا) اس کے آخری باب میں البتہ ان مساعی کے تذکرہ کا اضافہ کردیا گیا ہے جو اس مطالبہ کو آئین شکل دینے کے لئے حاربی ہیں۔



ایسا بنیادی عقیدہ ہے جس کے انکار سے اسلام کا کچھ بھی باتی نہیں رہتا۔ ہمارے زمانے میں بنجاب میں ایک ایسی تحریک اُٹھی جس نے ختم نبوت کے انکار اور مرزا غلام احمد کے دعوائے نبیق ت اور هسید دیت سے ایک نیامذہب ایجاد کردیا ہمارے علماء حضرات سو برس تک "احمدیوں" سے مناظرے کرتے رہے لیکن اس تحریک وختم نہ کرسکے۔



یه کتاب"احمدیت"کے مسئله پر حرفِ آخرہے

آصف جليل

## بادعلاغلا احمد بروبز ولله

ریمضمون بزم لا ہورکے زیرا ہتمام منعقدہ تقریب میں پڑھا گیا)

علامہ پرویز گی زندگی اور قرآن کریم کے لئے ان کی خدمات کے بارے میں لکھا جائے تو ایک ضخیم کتاب مرتب ہوسکتی ہے۔ علامہ صاحب سے میری دومر تبہ مختصری ملاقات اس وقت ہوئی تھی جب میں ان کے بارے میں بہت کم جانتا تھا اور اس حقیقت سے بے خبر تھا کہ میں کتنی عظیم شخصیت سے مل رہا ہوں۔اس وقت میں نے ابھی قرآن کریم کو سمجھنے میں پہلا قدم ہی رکھا تھا۔ میں ان سعادت مندوں میں سے نہیں ہوں جنہیں علامہ صاحب سے ذاتی طور پر ملاقا توں کا شرف حاصل ہوا اور ان کی صحبت میں وقت کی را ہوں۔ان کی علمی خدمات کے بارے میں ذکر کروں گا۔

علامہ غلام احمد پرویز رحمہ اللہ سے پہلی بارمیرا غائبانہ تعارف سعودی عرب میں ایسے وقت میں ہوا جب میں نے مروجہ مذہب سے باغی ہوکرا پنی خواہشات کے تابع زندگی گزار نا شروع کیا تھا۔ اس وقت میری ملاقات میرے ایک محتر م دوست سے ہوئی جو یو کے بزم کے رکن تھے اور ریاض یو نیورسٹی میں انگاش پڑھانے تشریف لائے تھے اور اب یو کے میں رہائش پزیرہیں۔ انہوں نے پرویز صاحب کا مختصر تعارف کرایا۔ اس کے بعد میں نے ان کی کتابوں کا مطالعہ کرنا شروع کیا۔ سعودی عرب میں پرویز صاحب کی کتب دستیا بنہیں تھیں۔ میں ایک سال بعد پاکتان آتا تو ایک دو کتا ہیں ہی ساتھ لے کرجا سکتا تھا کہ دو کتا ہیں ہی ساتھ لے کرجا سکتا تھا کہ وجا سے بادہ لے کرجانے سے ضبط ہوجانے کا خطرہ ہوتا تھا۔ اس وجہ سے قرآن کریم کو تیجھنے میں مجھے کئی سال لگ گئے۔ کتابوں کا مطالعہ کرنے کے بعد جب ان کے ویڈیو درس سننا شروع کئے توقرآن کریم کے حقائق مزید عیاں ہو کرسا منے آتے گئے۔ اس لحاظ سے علامہ پرویز ٹمیر مے میں اور روحانی استاد کا در جدر کھتے ہیں۔

علامہ پرویز ؓ نے قر آن کریم کی تشریح نہایت تفصیل سے کی ہے کہ ایک ایک لفظ کے معانی عربی لغت کی روسے کئے ہیں قر آن کریم کے متعدد حقائق سے پردہ اٹھایا ہے جنہیں مروجہ اسلام کا پر چار کرنے والوں نے نظر انداز کررکھا ہے اورعوام کوان سے بے خبررکھا ہوا ہے۔ میں ان میں سے چارموضوعات کا ذکر کرنا چاہوں گا جن کو سمجھ لینے کے بعد اسلام کا ضحیح تصور

سامنے آ جا تا ہے اور ذہنوں میں اٹھنے والے بہت سے سوالات کا جواب مل جا تا ہے جن سے ذہبی راہنما کیسرطور پر لاعلم
بیں۔ سب سے پہلا بیکہ انہوں نے اللہ تعالیٰ کا صحیح تصور دیا۔ سب سے زیادہ مشکل اس تصور کو قبول کرنے میں ہوتی ہے۔
مروجہ عقیدہ لوگوں کے دلوں میں اس قدر رہ بس چکا ہے کہ اس پر سوال اٹھانے سے بھی انہیں ڈرلگتا ہے۔ مروجہ تصور
تفنادات کا مجموعہ ہے جے سوچنے والے ذہن قبول نہیں کرتے اور الحاد کی جانب چل پڑتے ہیں۔ پچاس سال پہلے پرویز
صاحب کی بصیرت نگاہ نے اس کا خدشہ ظاہر کیا تھالیکن اب بیر بھان بڑھتا جارہا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا جوم وجہ تصور ہے اس میں
انسان خودکو کی عمل کرنے کی بجائے اللہ تعالیٰ سے دعا کرتے ہیں کہوہ انہیں مصیبتوں سے نجات دلائے جبکہ اس نے تو ہر مشکل
کا حل اپنی کتاب میں دے رکھا ہے جس کی طرف وہ تو جنہیں دیتے۔ اس کا سب سے بڑا نقصان بیہ ہے کہ لوگ اپنے غلط
اعمال کی ذمہ داری قبول کرنے کی بجائے اس کا الزام اللہ تعالیٰ کو دیتے ہیں اور خود اپنے اعمال کی اصلاح نہیں کرتے ۔ اس
سے جڑا تقدیر کا مسئلہ ہے جو پتھر پر لکیرین چکا ہے کہ زندگی موت ، امیری غریبی ، مرض اور صحت وغیرہ سب کچھ اللہ تعالیٰ نے
سے جڑا تقدیر کا مسئلہ ہے جو پتھر پر لکیرین چکا ہے کہ زندگی موت ، امیری غریبی ، مرض اور صحت وغیرہ سب بچھ اللہ تعالیٰ نے
سے جڑا تقدیر کا مسئلہ ہے جو پتھر پر لکیرین نے چکا جسے کہ زندگی موت ، امیری غریبی ، مرض اور صحت وغیرہ سب بچھ اللہ تعالیٰ نے
دو کتا ہوں ، من ویز دال اور کتاب التقدیر میں نہایت خو بی سے بیان کیا ہے کہتم شبہات دور ہوجاتے ہیں۔

دوسرا پیتصور کے قرآن کریم ایک اسلامی مملکت کا مکمل نظام دیتا ہے۔ تمام سیاسی ، معاشی اور معاشرتی پہلوؤں کی حدود مقرر کردی گئی ہیں جن کے اندررہ کرز مانے کے بدلتے تقاضوں کے مطابق قوانین بنائے جاسکتے ہیں۔انسانوں کے بنائے ہوئے ظالمانہ نظام میں رزق کے وہ ذرائع جواللہ تعالی نے تمام انسانوں کے لئے پیدا کئے ہیں ان پر محدود طبقے نے طاقت کے بل پر قبضہ کررکھا ہے اوراکٹریت کواس سے محروم کررکھا ہے۔اس کے علاوہ انسانی قوانین میں دوہرا معیار رائج ہے جو طاقتور اور کمزور کے لئے الگ الگ ہے۔اس کے مقابلے میں اللہ تعالی کا تبحویز کردہ نظام سب کے لئے بکسال ہے اور کسی کے ساتھ ذیاد تی نہیں ہوسکتی۔ پیخوف اور حزن سے پاک ماحول عطاکرتا ہے۔ لیکن اس نظام کا قیام صرف اسی صورت ممکن ہے کہ لوگوں کی بڑی اکثریت اپنے نفس میں تبدیلی لانے کے بعد اس کی بنیادر کھیں، ورنہ شیطانی نظام مسلط رہیں گے۔ مقادات بھی حائل ہیں۔

تیسرا مکافات عمل کا تصور ہے کہ ہرعمل میں اس کا نتیجہ مضمر ہے۔ جیسا عمل ویسا ہی نتیجہ جس سے ہرگز مفرنہیں ہے۔ انسانوں کی دنیا میں یہ نتیجہ اللہ تعالی کے عطا کردہ نظام مملکت میں ہی ممکن ہے جواس بات کی ضانت دیتا ہے کہ قانون کا اطلاق سب پریکسال طور پر ہواور کسی پرظلم نہ ہو۔ مروجہ مذہبی عقید سے میں معافی گانہوں کی معافی کا تصور دیا جاتا ہے جس سے انسان جرم کرنے کے بعد دلی طور پر مطمئن ہوتا ہے کہ معافی مل جائے گی۔ ظاہر ہے اس سے جرائم کی روک تھام کرناممکن نہیں ہے اس کے تعدد کی طور پر مطمئن ہوتا ہے کہ معافی مل جائے گی۔ ظاہر ہے اس سے جرائم کی دنیا میں طاقتور غلط اعمال کے نتائج سے بھی جاور اُخروی زندگی سے بھی۔ اس کے تحت ہر انسان چوتھا تصور ذات کی نشوونما کا ہے جس کا تعلق مکافات عمل سے بھی ہے اور اُخروی زندگی سے بھی۔ اس کے تحت ہر انسان

کو پیدائش کے وقت جسم کے علاوہ ایک اور شے ملتی ہے جسے اس کانفس یا ذات کہا جاتا ہے۔ جسم کی پرورش طبعی قوانین کے ماتحت ہوتی ہے جس کے لئے مناسب غذا اور صحت کے اصولوں پڑمل کرنا ضروری ہوتا ہے جبکہ ذات کی نشو ونما اللہ کی ہدایت پڑمل کرنے سے ہوتی ہے ، اور اس کی خلاف ورزی سے کمزور ہوجاتی ہے۔ اس کا براہ راست تعلق ریاستی نظام سے نہیں ہے نہاس میں انسانی مداخلت ہو سکتی ہے۔ بیاللہ تعالی کے نود کا رنظام کے ماتحت جاری وساری ہے۔ انسانوں کے نظام میں اگر کوئی شخص جرم کر کے بی بھی جائے تو اس کی ذات پر اس کا منفی اثر پڑجا تا ہے۔ انسانی ذات طبعی موت سے نہیں مرتی بلکہ وہ زندگی کے اگلے مرحلے میں داخل ہوجاتی ہے۔ اس کے لئے اللہ تعالی نے احتساب کا ممل رکھا ہوا ہے جواجھ یا برے ممل کو میزان عدل میں ڈال کر انسانی ذات کے لئے اگلے مرحلے کی اہلیت کا فیصلہ کرتا ہے۔ اس کے مطابق ، جس کے اچھا ممال کا پلڑا بھاری ہوگا وہ اگلے جنتی مرحلے کا حقد اربن جائے گا۔ اور جس کے غلط اعمال کا پلڑا بھاکا کا پلڑا بھاکا ہوگا وہ جہنمی زندگی بسر کرے گا۔

میرےعلامہ دوسرے ہزاروں لوگوں کے لئے علامہ پرویز گبہت بڑے جسن ہیں کہ انہوں نے قرآن کریم کے ان حقائق سے روشناس کرایا جن سے انسانوں کو درپیش مسائل کاحل کرنے میں را ہنمائی ملتی ہے۔ حق کے متلاشی ذہنوں کے لئے انہوں نے متعدد کتا ہیں اور مقالات لکھے ہیں جن سے قرآن کریم کو ہمجھنے میں نہایت آسانی ہوگئی ہے۔ اس کے علاوہ ان کے ہزاروں گھنٹوں پرمحیط آڈیواورویڈیو دروس کے علاوہ خصوصی لیکچرز بھی ہیں۔ انہوں نے بھی اپناا تباع کرانے کی دعوے نہیں دی نہ خود کو حرف آخرقر اردیا ہے بلکہ جو کچھانہوں نے پیش کیا ہے اسے غور وفکر کے بعد قبول کرنے کے لئے کہا دعے۔

قرآن کریم کوسمجھ لینے کے بعد بہت بڑی ذمہ داری عائد ہوجاتی ہے کہ ان اقدار پڑمل پیرا ہوں جن پر انفرادی طور پر عمل کیا جا سکتا ہے اور جو اسلامی مملکت کے قیام سے مشروط نہیں ہیں۔ انہیں عام طور پر اخلاقی اقدار کہا جاتا ہے۔ اس کے لئے علامہ پرویز کی کتاب اسلامی معاشرت ہر چھوٹے بڑے کے لئے بہت مفید ہے اور اس سے خود احتسانی میں بھی مدد کی جاسکتی ہے تا کہ معلوم ہو سکے کہ کہاں کمی رہ گئی ہے۔ اس کے بعد قرآن کریم کے پیغام کو دوسروں تک پہنچانے کے لئے ہر ممکن کوشش کرنا چاہئے ۔ اس کے ساتھ ساتھ الگ الگ گروہوں میں بٹ جانے کی بجائے ایک مرکز کے تحت کیجا ہوجا نمیں جو صرف تحریک طلوع اسلام فراہم کرتی ہے۔ علامہ پرویز کا یوم وفات منانے کے بیش نظر بھی یہی ہونا چاہئے۔

سيدحيات النبى رضوی' کراچی

# م میں میں کے میں میں میں میں میں میں میں کا دوسے ہرانسان محنت کش ہے میں اور میں میں کا دوسے ہرانسان محنت کش ہے

كيمئى 1886 ءكو'' ھے ماركيٹ اسكوائر'' شكا گوامريكه ميں ايك بڑا حادثه رونما ہواجس كااثر نه صرف امريكه بلكه پوري دنیا پریڑا۔ایک صنعتی بلانٹ کے مزدوروں نے بولیس ایکشن کےخلاف ہڑتال کی اور مذکورہ بالا اسکوائر پرجمع ہوئے ٔ اجتماعی اجلاس کے آخر میں کسی نامعلوم شخص نے بم کا دھما کہ کر دیا۔ بہت سے لوگ اور آٹھ پولیس والے بھی مارے گئے۔متعلقہ حکام نے اس پرتشد دمظاہرہ کا ساراالزام مز دوروں پر ڈال دیا اور آٹھ مز دورلیڈروں کواس الزام میں گرفتار کرلیا جبکہ بیالزام کسی طور بھی ثابت نہ ہوسکا تھا کہ بیمز دورلیڈر بم سازش میں شریک تھے۔ان میں سے سات کوموت کی سز اسنائی گئی اور آٹھویں کو قید کیا گیا۔سات میں سے چارکو پھانسی دے دی گئی اورایک نے خودکشی کوفو قیت دی اور بقیہ دو کی موت کی سز اقید سخت میں تبدیل کردی گئی۔ بیتین قیدی 1893ء میں''الی نائیز'' کے گورنر جان آلٹ گیلڈ کے زمانے میں رہا کر دیئے گئے۔مگر بیہ تحریک یہبیں ختم نہیں ہوگئی بلکہ ان مزدوروں کےخون نے رنگ لا نا شروع کیا اور 1889ء میں ورلڈ سوشلسٹ یارٹیز کانگریس نے ہیرس میں امریکہ کی مزدوروں کی تحریک کا ساتھ دیتے ہوئے مزدوروں کے لئے آٹھ گھنٹے یومیکام کا مطالبہ کیا' انہوں نے کیم مئی 1890ء کا دن اپنی تحریک کے بھریورمظاہرہ کے لئے منتخب کیا۔اس کے بعد تو بہت سے ممالک میں کیم مئی مز دوروں کے دن کے طور برمنا یا جانا شروع ہو گیا۔ بڑے بڑے جلنے مظاہرے اور سیمینار بلکہ محنت کشوں کی بریڈ کا سلسلہ بھی شروع ہوا۔ بیدن امریکہ میں تتمبر کی تحریک کے مماثل بھی سمجھا جا تا ہے جب1882ء میں اول اول آٹھ گھنٹے یومیہ کام کا مطالبہ کیا گیا تھا۔حکومتوں اور مزردورتحریکوں نے متفقہ طور پر مکیمئی کومزدوروں کے دن کے طور پرتسلیم کرلیا اور اس دن عام تعطیل ہونے لگی'اس دن دنیا کے مزدوروں کےسلسلے میں نقار پراور دیگر نقاریب کا اہتمام ہونے لگا۔اگر چہ بیروا قعہ تو شکا گو امریکہ میں وقوع پذیر ہوا تھا مگر بالشویک روس اور دنیا کے دیگر سوشلسٹ وکمیونسٹ ممالک میں اس کی بازگشت بڑی تیز آواز کے ساتھ سنی گئی اور اس دن کو بڑے شایانِ شان طریقے سے منا یا جانے لگا۔ پاکستان میں بھٹوصا حب کے زمانے میں اس دن کو بڑی اہمیت حاصل تھی اور بیرایک عام تعطیل کا دن تھا مگراب مرکزی سر کاری حکومت کی طرف سے یہ تعطیل ختم کر دی گئی جہاں جہاں جہاں کیم می مزدوروں کے دن کے طور پر منایا جاتا ہے اس کے مظاہروں سے ایک بات کا بڑے بین طور پر پنہ چاتا ہے کہ بیا اُن مخت کہ سیان مخت و مشقت کا کام انجام دیتے ہیں ، پنہ چاتا ہے کہ بیا اُن مظاہروں میں مزدوروں کی ٹریڈ فیڈریشنیں مزدورا نجمنیں اور عام جسمانی محنت کش بھر پورطریقے سے شرکت کرتے ہیں اور معاشرے میں بھی بیا بید حقیقت خابتہ کی طرح تسلیم کر کی گئی ہے کہ بیم زدوروں کا دن ہے اور مزدورو، ہوتا ہے جوجسمانی محنت و مشقت کے کام انجام دیتا ہے۔ سوشلسٹ روس نے بھی جب مزدوروں کی اور کسانوں کی حکومت کا نعرہ دیا تو اپنی مرخ پر چم کے لئے درانتی اور ہتھوڑ ہے کا نشان پند کیا 'گویا مزدور سے مراد کھیت مزدور اور فیکٹر پول میں جسمانی مشقت مرخ پر چم کے لئے درانتی اور ہتھوڑ ہے کا نشان پند کیا 'گویا مزدور سے مراد کھیت مزدور اور فیکٹر پول میں جسمانی مشقت انجام دیتے والے انسان تھے۔ اگر ہم کسی لغت کو اٹھا کر دیکھیں تو وہاں بھی بینکتہ کار فر ما نظر آتا ہے کہ مزدور کے بنیا دی معنی مندوری کا معاوضہ حاصل کرنے والا ہیں۔ فارسی لفظ مُزد کے معنی مزدوری 'اجرے طلب تخواہ صلہ اور بدلہ کے ہیں۔ اس کے معنی محنت مزدور کے معنی مزدوری کا معاوضہ حاصل کرنے والا بیا ہرت پر کام کرنے والے کے ہیں۔ مزدوری کے معنی لغت میں کام کام کام کام کام کر منے والا یا اجرت پر کام کرنے والا یا اجرت پر کام کرنے والے کے ہیں۔ مزدوری کے معنی لغت میں کام کام کام کر مناہیں۔ مشقت اور محنی نئد دیئے گئے ہیں جبکہ مزدوری کرنے ہیں۔ مشقت کا کام کرناہیں۔

اس تمام بحث سے ہماری مرادیہ ہے کہ دنیا میں جہاں کہیں مزدوریا اس کا ہم معنی لفظ بولا جاتا ہے اس سے انسانوں کا وہ گروہ مراد ہے جوجسمانی محنت ومشقت انجام دیتا ہو خواہ وہ زمین کو پھاؤٹر ہے اور گیتی سے کھودتا ہو فیکٹری یا کارخانے میں کام کرتا ہو کھیت مزدور ہو یا مشینوں پر انتہائی محنت ومشقت کے ساتھ خدمات انجام دیتا ہو۔ یورپ اور امریکہ میں ایسے لوگوں کے لئے ''نیلے کالز' والوں کی اصطلاح عام ہے۔ جولوگ دفاتز' مدارس یا دیگر تجارتی وملمی کام انجام دیتے ہیں وہ الگ گروہ شار ہوتے ہیں اور '' وہائٹ کالز' والوں کے زمرے میں شار کئے جاتے ہیں۔ کیم مئی کے موقع پر جوترانے اور گیت ریڈیو ٹیلی ویژن سے نشر کئے جاتے ہیں وہ بھی کچھاس قسم کے ہوتے ہیں۔

مزدور کے ماتھے پر محنت کا پسینہ ہے ہر قطرہ ہے اک موتی' ہر موتی گلینہ ہے گویا مزدور ہیں جو پسینہ بہا کرمحنت ومشقت کی خدمات انجام دےرہا ہے اوراس گروہ میں وہ انسان ہر گزشامل نہیں ہیں جو کیم' ڈاکٹر' اسا تذہ یاسائنسدان وغیرہ ہیں۔

اس کے علاوہ ایک خیال آفرینی پیجھی پائی جاتی ہے کہ مزدوروں کا پیطبقہ معاشرہ میں کمتر حیثیت کا حامل ہے جبکہ دوسر سے طبقات اعلی وارفع درجات رکھتے ہیں۔ یوں تو محنت کی عظمت کے گن گائے جاتے ہیں' کہا جاتا ہے کہ حضور اُلینی جو تیاں خود گانٹھ لیا کرتے تھے جنگ ِ خندق میں عام مزدوروں کی حیثیت سے کام کررہے تھے اور مزدور کی مزدور کی اس کے

پیدند خشک ہونے سے پہلے اداکر نے کا حکم بھی آپ ہی کا ہے مگران تمام کن ترانیوں کے باوجود پر نالہ وہیں گرتا ہے کہ بندہ

کوچہ گردی ہی کرتا رہتا ہے اور خواجہ بلند بام سے اتر نے کا نام نہیں لیتا۔ مزدور کی حیثیت معاشر سے میں ڈھکی چیسی نہیں کہ ہاتھ سے کام کرنے والا کیا مقام رکھتا ہے' اس کے ہمارے ہاں کی کمین کے الفاظ اس بات کی بھر پور غمازی کررہے ہیں کہ ہاتھ سے کام کرنے والا کیا مقام رکھتا ہے' اس کے دشتے ناطے کن بیٹھنے کی جگہ کیا ہے' اس کے دشتے ناطے کن بیٹھنے کی جگہ کیا ہے' اس کے دشتے ناطے کن بیٹھنے کی جگہ کیا ہے' اس کے دشتے ناطے کن لوگوں سے ہو سکتے ہیں بلکہ یہاں تک کہ اس کے خیال کی پرواز کیا ہونی چاہئے' بقول پرویز صاحب کے کہ نماز تو محمود وایاز ساتھ ہی مساوات کے ساتھ اداکرتے ہیں مگر نماز کے بعدایاز نے محمود کے جوتے اٹھائے اور پیچھے چیل پڑا' کو یا ہر خض ساتھ ہی مساوات کے ساتھ اداکر تے ہیں مگر نماز کے بعدایاز نے محمود کے جوتے اٹھائے اور پیچھے چیل پڑا' کو یا ہر خض کی ایک حیثیت مقرر ہے' آ قا آ قا ہے' مزدور مزدور ہے۔ بال جریل میں علامہ اقبال نے لینن کی زبانی'' اللہ سے شکوہ''کہلوایا ہے۔ سے جس سے درج بالا کیفیات کا بھر پوراندازہ ہوجا تا ہے۔ ۔

ہیں تلخ بہت بندہ مزدور کے اوقات دنیا ہے تری منتظرِ روزِ مکافات

کب ڈوبے گا سرمایہ پرستی کا سفینہ دنیا ہے تری منتظر روزِ مکافات اس بالِ جبریل میں علامہ فرماتے ہیں ۔

خلقِ خدا کی گھات میں رندوفقیہہ ومیر و پیر تیرے جہاں میں ہے وہی گرد شرص حج وشام ابھی تیرے امیر مال مست تیرے فقیر حال مست بندہ ہے کوچہ گرد ابھی خواجہ بلند بام ابھی بندہ وآ قاکی بیتفریق مخت ومشقت کرنے والے اور دیگر امور انجام دینے والے گروہوں میں بیز مین وآ سمان بندہ وآ تا کی بیتفریق میں نا سے کہ دی سے دور کی میں بیتا ہوئی کی میں بیتا ہوئی میں بیان میں

تو قادر و عادل ہے گر تیرے جہاں میں

بندہ وہ آقا کی بیگفریق محنت و مشقت کرنے والے اور دیگر امورانجام دینے والے کروہوں میں بیز مین و آسان کا بعداور معاشرہ میں ہراس شخص کو بری نظر سے دیکھنے کارواج جوجسمانی محنت و مشقت کرتا ہواور ہراس شخص کی عزت کا تصور جو کم از کم محنت کرتا ہو بلکہ یہاں تک کہا جاسکتا ہے کہ سب سے زیادہ عزت اس کی ہوتی ہے جو پچھ نہ کرتا ہو بلکہ عیش کی کھاتا ہو۔ جا گیردار 'خوانین 'وڈیرے اور سر ماید دارا گر پچھ نہ کرتے ہوں صرف حقہ گر گر اتے 'اپنے کمی کمینوں عیش کی کھاتا ہو۔ جا گیردار 'خوانین 'وڈیرے اور سر ماید دارا گر پچھ نہ کرتے ہوں صرف حقہ گر گر اتے 'اپنے کمی کمینوں پراحکا مات صادر کرتے نظر آئیں تو ان کو حد درجہ قابل عزت' پرشکوہ اور قابل احتر ام سمجھا جاتا ہے۔ اگر ان باتوں کا بغور مطالعہ کیا جائے اور تجزیہ کیا جائے تو جو بات نگھر اور ابھر کر سامنے آتی ہے وہ یہ ہے کہ بعض لوگ مین کرتے ہیں اور بعض لوگ نہیں کرتے اور معاشرہ نے ان گروہوں کی عزت و تکریم کے اپنے معیار بنا لئے ہیں۔ نیز یہ کلینۂ سمجھ لیا گیا ہو کہ ہر شخص کے لئے محنت کرنا ضروری نہیں' جس قدر محنت سے دور ہوں گے اسی قدر لائق احتر ام۔ یہ سب انسانوں کا خود ساختہ نظام ہے جس کی سز امختلف گروہ بھگت رہے ہیں۔

اس ضمن میں اور اس موڑ پر فکر کا تقاضا ہے کہ دیکھا جائے کہ قر آن کریم کیا رہنمائی کرتا ہے اور اس کی تعلیمات کیا ہیں' کیا وہ ان نظریات سے متفق ہے یا اس کی اپنی کوئی راہ ہے۔ محنت کے موضوع پر قر آن کریم کی 53 ویں سورت النجم کی 39 ویں آیت ایک ایسی چمکتی ہوئی روشن راہ کی طرف اشارہ کرتی ہے جس سے تمام معاملہ بالکل صاف' نکھراور ا بھر کر سامنے آجاتا ہے اور تمام اشکال حل ہو جاتے ہیں' ارشاد ہے :وَاَنْ لَّیْسَ لِلْإِنْسَانِ اِلَّا مَا سَعٰی ﴿53:39) جس کے معنی ہیں کہ انسان کواس کے علاوہ کچھ حاصل نہیں ہوسکتا جس کے لئے اس نے محنت نہ کی ہو' گویاوہ صرف محنت کے ماحصل ہی کا حقد ارہے گویا:

قرآنِ كريم كى رُوسے ہرانسان محنت كش ہے:

یہ آیہ کر یہ تمام انسانی گروہ کا رہنہ ورجہ اور ان کی حیثیت متعین کردیتی ہے اور معاشرہ کی اس تفریق کے پہاڑ کوریزہ ریزہ کردیتی ہے جس نے محنت و مشقت کی بنیاد پر انسانوں کو گروہوں میں بانٹ رکھا تھا، ہر انسان پر ماسوا بچوں اور معذوروں کے محنت کا فریضہ از بس ضروری ہے اور وہ اپنی زندگی گزار نے کے لئے جو دولت یا اثاثہ حاصل کرنا چاہتا ہے اس کے لئے اسے محنت کرنی ہوگا، بغیر محنت کئے اس کا کسی چیز پر جی نہیں۔ جب معاشرہ میں ہر شخص محنت کا پابند ہوگا تو ہر شخص محنت کش ہوگا، مرحف نخیر محنت کش ہوگا، محض ' مزدور' ، ہوگا اور اس طرح کیساں عزت کا حقد ار ہوگا۔ معاشرہ میں یقیناً درجات ہوں گے مگروہ اختلاف افعال کی وجہ ہے ہوں گئوگوں کا مختلف اشغال کی طرف مائل ہونا اور مختلف پیشے اختیار کرنا بھی اللہ کی رحمت ہے ورنہ مختلف امور کا انجام پانا اور لوگوں کے اذواتی کا مختلف نہ ہونا معاشرہ میں طرح طرح کی مشکلات پیدا کرسکتا تھا۔ سورۂ الزخرف جوقر آن کریم کی عنوں سورت ہے اس کی آیت 32 ملاحظ فرما ہے:

ٱهُمۡ يَقۡسِمُوۡنَ رَحۡمَتَ رَبِّكَ ﴿ أَخۡنُ قَسَمۡنَا بَيۡنَهُمۡ مَّعِيۡشَتَهُمۡ فِى الْكَيْوِقِ النَّانَيَا وَرَفَعۡنَا بَعۡضَهُمۡ فَوۡقَ بَعۡضِ كَرَجُتِ لِيَتَّخِلَ بَعۡضُهُمۡ بَعۡضًا سُغۡرِيًّا ﴿ (43:32) \_

(ترجمہ) کیا بیلوگ تمہارے پروردگار کی رحمت کو بانٹے ہیں؟ ہم نے ان میں ان کی معیشت کو دنیا کی زندگی میں تقسیم کردیااورایک کے دوسرے پردرج بلند کئے تا کہ ایک دوسرے سے خدمت لے۔

اب اگرمحولہ بالا دونوں آیات کوسامنے رکھا جائے تو یہ بات صاف ہوجاتی ہے کہ انسان کا تعلق خواہ کسی گروہ سے ہولیعنی خواہ وہ جسمانی محنت ومشقت کرتا ہو چاہے اس کا ذریعہ آمدنی ذہنی کاوش ہؤ ہر دو ذرائع میں محنت کا عضر قدر مشترک ہوگا'اگر حصول زرکا کوئی ایسا ذریعہ تلاش کیا گیا ہے جس میں محنت موجو ذہیں تو وہ اللہ کی نظر میں جائز نہیں اور ایسے ذریعہ سے اجتناب ضروری ہے۔ زندگی گزارنے کے لئے جو ذرائع آمدنی اختیار کئے جاتے ہیں ان کوعمومی طور پرپانچ طرح تقسیم کیا جا سکتا ہے جو درج ذیل ہیں۔

- (1) عطیہ: کوئی شخص کسی کوکوئی چیز ہدیہ کردے مگراس میں لین دین کا معاملہ نہیں ہوتا۔
  - (2) اجرت: محنت كامعا وضه موتا ہے اس ميں سر مايير بجونہيں لگا يا جاتا۔
- (3) ربوٰ: دوسر ہے کوسر مابید یا جا تا ہے اور اس سر مابیہ پر اصل سے زائد وصول کیا جا تا ہے سر مابید دینے والامحنت نہیں کرتا بلکہ دوسر ہے کی محنت کا ایک حصہ وصول کرتا ہے۔

(4) منافع: تجارت میں حاصل ہوتا ہے جس میں سر ماریجی لگا یاجا تا ہے اور محنت بھی کی جاتی ہے۔

(5) قمار: قمار وميسره (جوئے) ميں نه سرمايدلگا ياجا تا ہے نہ محنت كى جاتى ہے۔

قرآن کریم کی رُوسے عطیہ اجرت اور منافع حلال جائز ہیں جبدر بؤ اور قمار کوحرام قرار دیا گیاہے۔ عطیہ میں تو چونکہ لین دین کا معاملہ ہوتا ہی نہیں اس لئے اس میں کسی قسم کی گفتگو کی زیادہ ضرورت نہیں البتہ جن دو چیزوں (اجرت اور منافع) کوجائز قرار دیا گیا ان میں محنت کا عضر موجود ہے۔ اور جن دو چیزوں کو حرام قرار دیا گیا (ربؤ اور قمار) ان میں محنت سرے سے موجود نہیں۔ گویا محنت ہی وہ رکن رکین ہے جو ذرائع آمدنی اور ہمارے نظام اقتصاد کی جڑہے اصل و بنیا دہے۔ اس موقع پراگراس بات کی بھی وضاحت کر دی جائے تو نا مناسب نہ ہوگا کہ قرآنِ کریم کی روسے جہاں ہرگروہ کے لئے محنت کا عضر ضروری قرار دیا گیا ہے دہاں عورت اور مردکی کوئی تخصیص نہیں کی گئی ہے۔ سور ہ النساء کی 32 ویں آیت میں واضح کر دیا گیا کہ:

وَلَا تَتَمَنَّوُا مَا فَضَّلَ اللهُ بِه بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيْبٌ مِّكَا اكْتَسَبُوا ﴿ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيْبٌ فِي الْمُنَا ﴿ 4:32 ﴾ \_ قَا اكْتَسَبُنَ ﴿ 4:32 ﴾ \_

(ترجمہ)اورجس چیز میں خدانے تم میں سے بعض کو بعض پر فضیلت دی ہے اس کی ہوس مت کرو۔مردوں کو ان کا موں کا اجر ہے جوانہوں نے کئے اور عور توں کو ان کا موں کا اجرہے جوانہوں نے کئے۔

ہم نے او پرسورہ النجم کی 39 ویں آیت کا جوحوالہ دیا ہے وہی ہمارے نظام اقتصاد کا قبلہ بھی متعین کرتی ہے۔ ہمارے ماہرین اقتصادیا سے جن کواصلاً بو جھ بھکڑ کہنا چاہئے وہ عوام الناس کوشرا کت اور مضار بت جیسی اصطلاحات سے مرعوب کرکے موجودہ سودی بنکاری نظام کوشر ف بہاسلام کرنے کے چکر میں گے رہتے ہیں حالانکہ ان اصطلاحات کا تعلق دور کا بھی قرآن کریم سے نہیں ہے بلکہ حقیقاً جن نظریات کا یہ پر چار کرتی ہیں وہ قرآن کریم کے نقیض ہیں 'یہ اصطلاحات مسلمانوں کے دور ملوکیت کی پیداوار ہیں۔ یہ ماہرین اقتصادیات ایک نکتہ بڑے گئر کے ساتھ بیان فرماتے ہیں کہ اسلامی بنکاری میں منافع موکیت کی پیداوار ہیں۔ یہ ماہرین اقتصادیات ایک نکتہ بڑے گئر کے ساتھ بیان فرماتے ہیں کہ اسلامی بنکاری میں منافع ور آن کریم نے متعین نہیں ہوگا اور اس طرح بیشیر مادر کی طرح حلال ہوجائے گا۔ یہ حضرات اگر ذرا سا اس بات پرغور کر لیتے کہ قرآن کریم نے سورہ بقرہ کی 275 ویں آیت میں اس بات کی تشریخ کردی ہے کہ تجارتی منافع اور ربولا (سود) ایک جیسے نہیں ہے اللہ تعالیٰ نے ربولو کو حرام اور تجارت کو حلال قرار دیا ہے۔ تجارتی منافع کو حلال کیوں قرار دیا اور سود کو حرام کو حوال قرار دیا ہے۔ تجارتی منافع ہونے کا جاتی ہے اور دراصل بیرمانی تو اس کے حرام ہوتا ہے اور کا ور اس کی ابت ایسے موقع پر اس گئے کہتے تھے۔ اب تجارت میں سرمایہ کا مان فع (اردیا گیا ہوئی کہا تھے۔ دبی بات ربیا کی وات کی ہونے کا ہے۔ دبی بات ربیا کی واس کو اس کے حرام گئر اردیا گیا اور اسے تجارتی منافع کے غیرمماثل قرار دیا گیا کہن کا عضر مفقو دہوتا ہے اور بیسرمایہ پر برطوتری گئرار دیا گیا اور اسے تجارتی منافع کے غیرمماثل قرار دیا گیا کیونکہ اس میں محنت کا عضر مفقو دہوتا ہے اور بیسرمایہ پر برطوتری

ہوتی ہے جونا جائز ہے۔احادیث وروایات میں ایسی امثال بکٹر ت موجود ہیں جوشرا کت ومضار بت کی نفی کرتی ہیں۔صحاح ستہ کی ایک روایت حضرت رافع بن خد یج عظمے مروی ہے کہ:

''میں نے اپنے دونوں چپاؤں (ظہیراورمہیر) سے سنا جبکہ وہ دونوں اپنے محلہ والوں سے کہہ رہے تھے کہ زمین کو کرا میہ پر بندو بست کرنے کی رسول الله عَلَّالِیَّا نے ممانعت فر مادی ہے۔''

یمی راوی اینے ماموں سے قتل کرتے ہیں۔

''میرے ماموں ایک دن آئے اور کہا کہ رسول اللہ طَالِیَّا نے ایک الیی بات سے منع فرمادیا ہے جوتم لوگوں کے لئے زیادہ نفع بخش تھی مگر اللہ اور رسول طَالِیْمِ کی فرما نبر داری ہمارے اور تمہارے لئے کہیں زیادہ نفع بخش ہے۔ رسول اللہ صلعم نے تہائی اور چوتھائی پراور کرایہ پرزمینیں دینے سے بالکل منع فرمادیا ہے۔'( کنز العمال)

جابر بن عبداللہ ﷺ سے بخاری ومسلم میں روایت ہے کہ:''جس کے پاس اپنی ضرورت سے زیادہ زمین ہواسے وہ خود ہی کاشت کرے یاا پیچکسی بھائی کو بخش دے یاا پنی زمین کو یونہی پڑار ہے دے۔''

ان احادیث وروایات سے بھی اس بات کی وضاحت ہوجاتی ہے کہ ذرائع آمدنی کے لئے از نود محنت کی ضرورت ہے۔ دوسرے کی محنت پر آکاس بیل بن کر گزارہ کرنا حرام قطعی ہے اور ناجائز۔ محنت ہی وہ ذریعہ ہے وہ عضر ہے جو ہماری آمدنی کا واحد منبع ونخرج ہے اوراس میں عظمت ہے۔ ہر شخص اپنا ذریعہ آمدنی حاصل کرنے کے لئے چونکہ محنت پر مجبور ہے اس لئے ہر انسان ازروئے قرآن کریم محنت کش ہے اور مزدور ہے خواہ وہ کسی قشم کی بھی محنت کرتا ہو جسمانی یا دماغی۔ اسی نظریہ کوسامنے رکھتے ہوئے راقم الحروف علامہ اقبال کے وہ اشعار نقل کرتا ہے جو انہوں نے خضر سے سوال جواب کی صورت میں بیان کئے ہیں۔ خضر سے سوال کہا گیا:

اور یہ سرمانیہ و محنت میں ہے کیسا خروش؟

مئى2024ء

خضر کا پیغام کیا ہے ہے پیام کائنات شاخِ آ ہو پر رہی صدیوں تلک تیری برات انتہائے سادگی سے کھا گیا مزدور مات مشرق ومغرب میں تیرے دور کا آغاز ہے زندگی کا راز کیا ہے ٔ سلطنت کیا چیز ہے خضر کا جواب ملاحظہ فر مائے:

بندہ مزدور کو جا کر مرا پیغام دے اے کہ تجھ کو کھا گیا سرمایہ دار حیلہ گر مکر کی چالوں سے بازی لے گیا سرمایہ دار اُٹھ کہ اب بزمِ جہاں کا اور ہی انداز ہے

اداره



## 1\_سورة القريش كى اہميت\_\_\_قيام نظام اسلامى كى بنيادى شرائط:

ایک صاحب پوچھتے ہیں کہ قرآن مجید کے آخری پارہ کی آخری چھوٹی چھوٹی سورتوں میں سے سورہ القریش کی معنویت سمجھ میں نہیں آتی ۔قرآنِ مجید کی وعوت عالمگیر بھی ہے اور ابدی بھی کیکن اس سورۃ کاتعلق زمانہ نزولِ قرآن کے (قبیلہ) قریش سے ہے۔جو کچھاس سورۃ میں کہا گیا ہے، وہ ان کے ساتھ ختم ہوگیا۔ بعد میں آنے والے عالم انسانیت کے لئے اس میں کیا تعلیم اور کیا پیغام ہے۔ یہ بات سمجھ میں نہیں آرہی۔

طلوعِ اسلام:

ذرا گہرائی میں جاکرد کیھئے تواس سورۃ میں ایسا پیغام ملے گاجوعالمگیر بھی ہے،اورابدی بھی، بلکہا گرکہا جائے کہوہ اسلامی نظام کی خشت اوّل ہے تو قطعاً مبالغنہیں ہوگا۔

نرانہ نزولِ قرآن میں عربی معاشرہ کی بیرحالت تھی کہ ان کی کوئی چیز محفوظ نہیں رہتی تھی۔ ان کے مساکن میں ڈاکے پڑتے تھے اور ان کے قافے سرعام لوٹے جاتے تھے۔ لیکن اس میں قریش کی استنی تھی۔ کعبہ کے متولی ہونے کی وجہ سے، ویگر قبائلی اور ہمسایہ ممالک میں وہ بڑے احترام کی نگا ہوں سے دیکھے جاتے تھے، اور انہوں نے ان سے ایسے عہد و پیان کرر کھے تھے جن کی رُوسے ان کے قافے ہر جگہ محفوظ رہتے تھے۔ اور ان کے گھر بار بھی مامون۔ اس بنا پروہ بڑے امن اور مرف الحالی کی زندگی بسر کرتے تھے۔ لِایُ الفِ قُریُسِشِ آلافِ اِلفِ ہِ مُحلَّدُ الشِّتَاءِ وَالصَّیْفِ ﴿ (2-1:106) ۔ لینی مرف الحالی کی زندگی بسر کرتے تھے۔ لِایُ الفِ قُریُسِشِ آلافِ ہِ ہُو الْمَنَهُ مُحدُوظ رکھا تھا اور اللّٰہ تعالیٰ نے انہیں بھوک سے بھی محفوظ رکھا تھا اور ورخطرے سے بھی مامون۔ یہ تھی قریش کی حالت فی ارخ البالی اور بے خوفی۔

اس کے بعدوہ نکتہ سامنے آتا ہے جسے ہم نے اسلامی نظام کی خشت ِاوّل کہا ہے۔ کہا یہ گیا ہے کہ جب انہیں روٹی کی بھی فکرنہیں اور امن بھی نصیب ہے، تواس کے بعدان کے پاس کونسا عذر باقی رہ جاتا ہے کہ وہ اس نظام کوقائم نہ کریں جس کا مرکز خدا کا یہ گھر ( کعبہ ) ہے۔ فَلْیَعُبُدُوُا رَبَّ الْمَدِنَ الْبَیْتِ ﴿(1063) اس میں (فا) بڑی اہمیت رکھتا ہے۔ اس کے معنی خدا کا یہ گھر ( کعبہ ) ہے۔ فَلْیَعُبُدُوُا رَبِّ الْمَدِنَ الْبَیْتِ ﴿ 1063) اس میں (فا) بڑی اہمیت رکھتا ہے۔ اس کے معنی

ہیں کہ جب بید دونوں شرا کط پوری ہوگئی ہیں تو پھریداس نظام کو کیوں قائم نہیں کرتے؟

اس میں عالمگیر پیغام یہ ہے کہ اسلامی نظام کے قیام کے لئے بنیادی شرائط بہ ہیں کہ قوم بھوک اور خوف سے محفوظ اور مامون ہو۔خود خدانے قریش کواس نظام کے قیام کی دعوت یہ کہہ کردی تھی اور انہیں اس کے قیام کا مکلف تھہرایا تھا کہ جب سہ دونوں شرطیں پوری ہو چکی ہیں تو پھرتم یہ نظام کیوں نہیں قائم کرتے ؟

سورة انتحل میں ہے کہ خداتمہیں یہی بات ایک مثال کے ذریعے سمجھا تا ہے۔ ایک بستی تھی جوامن واطمینان سے رہتی تھی اور اسے رزق کی طرف سے بھی بے فکری تھی۔ انہوں نے کفرانِ نعمت کیا۔۔۔فَاَذَا قَهَا اللهُ لِبَاسَ الْجُوْعِ وَالْحَوْفِ ہے۔ تو اللّٰہ نے انہیں بھوک اور خوف کے عذاب میں مبتلا کردیا (112:11)۔

اس مثال سے واضح ہے کہ بھوک اور خوف خدا کا عذاب ہے، اور ظاہر ہے کہ جوتو م خدا کے عذاب میں ماخوذ ہووہ نظامِ خداوندی قائم کرنہیں سکتی۔ایی قوم کو نظامِ خداوندی کے قیام کی دعوت دینا اور توقع کرنا کہ اس میں بینظام قائم ہوجائے گا،خود خدا کے پروگرام کے خلاف ہے۔وہ اسی قوم کو اس کا مکلف قرار دیتا ہے جو بھوک کی طرف سے بے فکر اور خوف وخطر سے مامون ہو۔حضور شاہیا نے اس مکت کی تشریح ان الفاظ میں فرمادی تھی کہ جس بستی میں کوئی ایک فرد بھی رات کو بھو کا سوگیا اس سے خدا کی حفاظت کی ذمہ داری ختم ہوجاتی ہے۔

یہ ہے سورۂ القریش کا عالمگیراورابدی پیغام۔

### 2\_حفظِقرآن ياناظرهقرآن:

سوال: رمضان شریف کی تراوی میں قرآنِ مجید ختم کیا جاتا ہے۔ اس میں ہوتا یہ ہے کہ نہ امام کواس کاعلم ہوتا ہے کہ قرآنِ مجید کی جوآیات وہ پڑھ رہا ہے ان کا مطلب اور مفہوم بلکہ عنی کیا ہیں 'نہ ہی سامعین کواس کاعلم ہوتا ہے۔ امام ،قرآنِ کریم کا وہ کریم کے الفاظ دہراتا چلا جاتا ہے اور مقتدی ان الفاظ کو سنتے جاتے ہیں' بغیر سمجھے! سوال یہ ہے کہ کیا اس سے قرآنِ کریم کا وہ مقصد پورا ہوجا تا ہے جس کے لئے اسے نازل کیا گیا تھا۔

بات تراوح میں ختم قرآن تک محدود نہیں۔ ہماری مسجدوں اور مذہبی مدرسوں۔۔۔ میں بھی قرآنِ مجید ناظرہ پڑھایا جاتا ہے۔ ہے۔ یعنی قرآن مجید کے الفاظ پڑھائے جاتے ہیں، بلامطلب،اور ہمارے گھروں میں۔۔۔ (جہاں جہاں ابھی بیروش باقی ہے۔ فرآن شریف ناظرہ ہی پڑھایا جاتا ہے۔اس پر کچھروشنی ڈالئے؟

جواب: یہ بات اس قدر روثن ہے کہ اس پر روشنی ڈالنے کی ضرورت نہیں۔ قر آنِ کریم نے اپنی پہلی سطر میں اپنا تعارف یہ کہ کر کرایا ہے کہ ذٰلِكَ الْكِتُ بِ ۔۔۔(2:2)۔ یہ کتاب ہے۔ اسے ذہن میں رکھیے کہ قر آنِ مجیدایک کتاب ہے۔ کیا آپ نے بھی یہ دیکھا' یا سنا ہے کہ کوئی شخص ایسی کتاب پڑھ رہا ہوجس کی زبان وہ نہیں جانتا۔ جس کے الفاظ کے معنی

وہ نہیں سمجھتا! زبان نہ جاننا تو ایک طرف، اگر کوئی ایسی کتاب ہوجس کی زبان مشکل ہوتو آپ ہیے کہہ کراُسے رکھ دیتے ہیں کہ بیہ کتاب مشکل ہے، میری سمجھ میں نہیں آتی ۔ اگر اس کتاب کی پچھا ہمیت ہے تو آپ کوشش کر کے اتنی استعداد پیدا کرتے ہیں کہ آپ اسے سمجھ سکیں ۔ بہر حال آپ کسی کتاب کوئییں پڑھتے جب اس کے معانی اور مطلب آپ سمجھ نہ سکیں۔

آپ دنیا کی کسی کتاب کے ساتھ الیا نہیں کرتے۔ایہا کرتے ہیں توصرف خدا کی اس کتاب کے ساتھ اخدا کی ہیہ کتاب،الہدی ہے۔ یعنی بیزندگی کی ہر شاہراہ پرآپ کی را ہنمائی کرتی ہے۔ بیضابطہ توانین ہے۔ اس میں وہ نسخے درج ہیں جوآپ کی ہر نفسیاتی مرض کے لئے شفا کا حکم رکھتے ہیں۔ یہ آپ کو زندگی ہر کرنا سکھاتی ہے۔ یہ آپ کی اس دنیا کو جمی حسین اور شاداب بناتی ہے اور عاقب بھی سنوارتی ہے۔ کیا یہ مقاصد اس کتاب کو سمجھے بغیر حاصل ہو سکتے ہیں؟ اس کے نازل کرنے والے نے نودہی اس کی وضاحت کردی ہے کہ اِنْ آگڑ آئڈ آئئ فُوڑ بڑگا عَربیتیا الْعَلَّدُ کُھُو تَعُقِلُوْنَ ﴿ (1926 کے جمی بولا جاتا ہے، اس قر آن کو واضح عربی زبان میں اس لئے نازل کیا ہے کہ آم اسے ہم سکھے انظامی کو واضح عربی زبان میں دیکھئے۔ جا جاگھ تھا کہ نور گھر کرنے داسے علم وبصیرت کی روسے واضح زبان میں ۔ پھرآپ قر آن میں دیکھئے۔ جا جاگھ تی در نظار نعتال میں غور و فکر کرنے داسے علم وبصیرت کی رُوسے واضح زبان میں ۔ پھرآپ قر آن میں دیکھئے۔ جا جاگھ تدبر 'نظر 'نعتال 'نعتی کو روفکر کرنے داسے علم وبصیرت کی رُوسے واضح زبان میں ۔ پھرآپ قر آن میں دیکھئے۔ جا جاگھ تدبر 'نظر 'نعتال 'نعتی کو روفکر کرنے داسے علم وبصیرت کی رُوسے کی تاکید آئی ہے؟ کیا یہ مقصد اس کے الفاظ کو (بلامعنی و مطلب) دہرانے سے حاصل ہو سکتا ہے؟ جہاں تک بلا سمجھئے کی تاکید آئی ہے؟ کیا یہ مقصد اس کے الفاظ کو (بلامعنی و مطلب) دہرانے سے حاصل ہو سکتا ہے؟ جہاں تک بلا سمجھئے کہ تاکید آئی گئے گئوئی الگوئی آئی آئے آئی آئی آئی ۔ ۔ ۔ (2:78) ۔ اس کا ترجمہ تفسیرا بن کثیر کے مترجم ، (مولانا) محمر جونا گڑھی (مرحوم) ان الفاظ میں کرتے ہیں:

''ان میں سے بعض اُن پڑھا لیے بھی ہیں جو کتاب کے صرف ظاہری الفاظ کو ہی جانتے ہیں'۔قر آنِ کریم نے ، بلا سمجھے کتاب کے الفاظ دہرانے کو یہودیوں کی روش بتایا ہے اور اسے قابلِ اعتراض قرار دیا ہے۔ ہمار لے بعض مترجمین نے لا یَخْلَمُوْنَ الْکِتُبُ اِلَّا اَمَانِیَّ ۔۔۔ کے معنی یہ گئے ۔۔۔ ہیں کہ یہ لوگ، کتاب کو بھے نہیں اور اپنی نوش عقیدگی میں مگن رہے ہیں۔ کتاب کے الفاظ کو بلا سمجھے اسی صورت میں دھرایا جاسکتا ہے کہ انسان اپنی خوش عقیدگی میں مگن رہے کہ اس سے ثواب ہوتا ہے۔قرآن ایک کتاب ہے جے بلا سمجھے پڑھنے سے اس کا مقصد حاصل نہیں ہوسکتا۔

کہا یہ جاتا ہے کہ قرآن حفظ کرنے سے اس کی حفاظت کا مقصد حاصل ہوجا تا ہے۔جس زمانے میں طباعت کا انتظام نہیں تھا، حفظ کرنا حفاظ سے قرآن کا ایک ذریعہ ضرورتھا۔لیکن اس زمانے میں جب طباعت اورنشر واشاعت کے اس قدر وسیع وسائل اور انتظامات موجود ہیں،حفاظت قرآن کے لئے اس کے حفظ کرنے کی اتنی اہمیت نہیں رہی۔لیکن ہم پینیں کہتے کہ قرآن حفظ نہ کیا جائے۔ہم کہہ بیدر ہے ہیں کہ قرآن کو بلا سمجھے نہ (ناظرہ) پڑھا جائے، نہ حفظ کیا جائے۔قرآن کا سمجھنا، اس کے مقصد کے حصول کا بنیادی ذریعہ ہے۔صدر اوّل میں جنہوں نے قرآن حفظ کیا تھا (اور ہم توسیحھتے ہیں کہ ان میں شاید ہی

کوئی ایسے ہوں جنہیں قر آن کم وہیش حفظ نہ ہو) توان کی زبان عربی تھی'اس لئے وہ جو پچھ حفظ کرتے یا پڑھتے تھے اسے سمجھتے بھی تھے۔ہم تواپنی بات کررہے ہیں کہ ہماری زبان عربی نہیں اور ہم بلاسمجھے قر آنِ مجید کے الفاظ دہرا لینے سے اس خوش فہمی میں رہتے ہیں کہاس کا مقصد پورا ہوجا تا ہے۔ ہماری اس خوش فہمی نے اُمت کوجس قدر نقصان پہنچا یا ہے اس کا انداز ہنمیں کیا جاسکتا۔ ہم، قرآن کے محفوظ ہونے کے باوجود، اس کی راہنمائی سے محروم ہیں۔جس کتاب سے راہنمائی نہ حاصل کی جائے اس کاعدم اور وجود برابر ہوتا ہے۔قر آ نِ کریم میں ہے کہ قیامت میں حضور نبی اکرم طَالِیَّا خدا سے شکایت (یافریاد) كري كَك وَقَالَ الرَّسُولُ لِرَبِّ إِنَّ قَوْمِي التَّخَذُو الْهُذَا الْقُرْانَ مَهْجُورًا ﴿ 25:30)" الصمير السابيد ہے میری وہ قوم جس نے اس قرآن کو چھوڑ رکھا تھا۔'' کتاب کو چھوڑ دینے میں دونوں شکلیں شامل ہیں۔ کتاب کو بلاسمجھے پڑھتے رہنا۔ یہ بھی اسے چھوڑ دینے کے مترادف ہے اور اسے سمجھ کراس پڑمل نہ کرنا، یہ بھی اسے چھوڑ دیناہے۔اگراسے سمجھاہی نہ جائے تواس پرعمل کرنے کا سوال پیدانہیں ہوتا عمل کرنے کا اوّ لیں زینداسے مجھنا ہے۔قوم کو جومطمئن کرا دیا گیا ہے کہ اس کے بلاسمجھ پڑھنے سے ثواب ہوتا ہے، تو اسے سمجھ کر پڑھنے کی ضرورت کی طرف اس کا ذہن منتقل نہیں ہونے یا تا۔ اگر ہم اس کے ذہن میں پیر حقیقت راسخ کردیتے۔۔۔ کہ قرآنِ کریم کو سمجھ کر پڑھنے ہی سے اس کا مقصد حاصل ہوتا ہے تو پھروہ بلا سمجھے۔۔۔ پڑھنے پرمطمئن ہوکر بیٹھ نہ جاتی ۔جس قدرا نظامات قرآن کو بلا سمجھے پڑھنے پڑھانے اور سننے سنانے کے لئے کئے جاتے ہیں'اگراس کاعشر عشیر بھی اس کے شمجھانے کے لئے کیا جاتا، تو ہماری حالت کچھ کی کیچھ ہوجاتی لیکن ہم شایدا ہی میں اپنی بچت سجھتے ہیں کہ قرآن کو سجھنے کی طرف قوم کا ذہن منتقل نہ ہونے یائے۔اس لئے کہ قرآن کابے نقاب ہونا ہے

موت کا پیغام ہر نوعِ غلامی کے لئے نے کوئی فغفور و خاقال نے فقیر رہ نشین اس کئے خیریت اسی میں ہے کہ ہے

مت رکھو ذکر و فکرِ صحِگاہی میں اسے پختہ تر کر دو مزاحِ خانقاہی میں اِسے قوم کوذکروفکرِ صحِگاہی میں میں اِسے قوم کوذکروفکرِ صحِگاہی میں مُست رکھنے کی مؤثر ترین صورت پیہے کہ اسے یقین دلا دو کہ قرآن کے الفاظ دہراتے رہنے سے ثواب ہوتا اور خدا کے ہاں سے اس کا اجرماتا ہے۔

\_\_\_\_\_....\_

#### أمت ميں اتحاد:

سوال: اگلے دنوں کوئی صاحب ٹیلیویژن پرایک تقریر کے دوران کہدرہے تھے کہ قرآنِ مجیداُ مت میں اتحاد کا تقاضا کرتا ہے۔ مجھے تو قرآن میں اتحاد کا لفظ تک نہیں ملا۔ کیا اس کی وضاحت فر مائیں گے کہ قرآنِ مجید کا تقاضا کیا جواب: آپ نے صحیح سمجھا ہے۔ قرآنِ مجید میں اتحاد (یا متحد وغیرہ) کے الفاظ نہیں ہیں۔ نہ ہی وہ اُمت سے اتحاد کا تقاضا کرسکتا تھا۔ آپ غور کیجئے کہ اتحاد کا مطلب کیا ہوتا ہے؟ اگر مختلف جماعتیں 'پارٹیاں' گروہ' حتی کہ مختلف اقوام کسی مشتر کہ مقصد کے حصول کے لئے مل کرکوشش کریں' تو اُسے اتحاد کہتے ہیں اور ان کے اس انداز کو متحدہ محاذ' جیسے 1977ء میں ملک کی مختلف پارٹیوں نے ایک مشتر کہ مقصد کے لئے'' متحدہ محاذ' قائم کیا تھا۔ اس اتحاد کے زمانے میں بھی ان میں سے ہر پارٹی نے اپنا اپنا جدا گانہ شخص قائم رکھا تھا، اور جب وہ پروگرام ختم ہوگیا تو وہ پارٹیاں حسب سابق کھر منتشر ہوگئیں۔ اس سے واضح ہے کہ اتحاد، مختلف گروہوں میں ہوتا ہے۔ جیسے اقوام متحدہ کا ادارہ۔ اس میں ہرقوم اپنا اپنا جدا گانہ شخص قائم رکھتی ہے۔

قرآن کا مقصد' اُمت واحدہ' کی تخلیق ہے اور ظاہر ہے کہ اُمت واحدہ ہیں مختلف پارٹیوں اور ان کے جدا گانہ شخص کا تصور تک نہیں ہوسکتا۔ اس لئے اُمت میں اتحاد کے کیامعنی؟ ہماری مشکل ہے ہے کہ ہم اپنی موجودہ حالت اور مروجہ اسلام کو برقر ارر کھتے ہوئے، دین یا قرآن کی بات کرتے ہیں۔ موجودہ مسلمان' اُمت واحدہ نہیں ہیں۔ ان میں مختلف قومین' مختلف جماعتیں، مختلف پارٹیاں اور مختلف مذہبی فرقے ہیں۔ ان مختلف عناصر میں با ہمی مخاصمت اور معاندت لازمی ہے۔ جب ہمیں ان کے اختلا فات سے بیدا شدہ مضرات کا احساس ہوتا ہے تو ہم اس کا مداوا با ہمی اتحاد میں تلاش کرتے ہیں اور اسے اسلام یا قرآن کا تقاضا قرار دیتے ہیں۔ یہ حضرات یا تو اسے ہمچھتے نہیں اور یا ایسا برملا کہنے کی جرائت نہیں پاتے کہ اُمت جب مختلف کلڑوں میں سے کوئی ٹکڑ ااسلامی ان میں اتحاد مصلحتوں کا نقاضا ہوتا ہے، اسلام کا نبیں۔ اسلام کا نقاضا اُمت کی وحدت ہے۔۔۔۔اتھاد نہیں۔

یا در کھیئے! جب تک ہم اس بنیادی حقیقت کوتسلیم نہیں کرتے کہ اُمت کامختلف گروہوں ، پارٹیوں اور فرقوں میں بٹ جانا اسلام کی نقیض ہے، ہمارا کوئی قدم اسلام کی طرف نہیں اُٹھ سکتا۔

#### سانحهارتحال

بزم طلوعِ اسلام علیگر امد سوات کے ایک بزرگ کارکن محتر م مسین خان عرف سپین دادا ساکن ہزارہ کبل گذشتہ ماہ وفات پاگئے۔ نیز صوابی بزم کے ایک بزرگ کارکن سید مفرح شاہ با چا کرنل شیر کلے محلہ خود رخیل بھی گذشتہ ماہ وفات پاگئے۔

دعاہے کہ اللہ تعالیٰ مرحومین کواپنے جوارِ رحمت میں بلند مقام عطا فرمائے۔ادارہ لواحقین کے غم میں برابر کا شریک

-4

## Surah *Muhammad* (محمّد) – Durus-al-Qur'an: Chapter 7

By G. A. Parwez (Episode No.1) (Translated by: Mansoor Alam)

58

My dear friends, today is February 26, 1982 and today's lecture starts with verse (47:34) of Surah Muhammad (محمّد).

If you remember, the previous verses that we covered in the last lecture dealt with the struggle between THE TRUTH (Al-Haq - الحق and FALSEHOOD (Baatil - باطل). This struggle has been going on throughout human history and will continue until eternity. Iqbal expresses this Quranic reality thus:

This perpetual struggle has always existed Amid Muhammad's light and Abi Lahab's fire

The Quran recognizes only two groups, only two nations, only two parties in the world – one that accepts the Quran as *the* guidance for humanity and believes in Prophet Muhammad (PBUH) as His last Messenger; and the other which does not. By the way I could mention here that this principle of the Quran was the basis of our two-nation theory and hence the demand for Pakistan. The other group was opposed to this principle. The opposition forces form the other group. It does not mean that this opposition group necessarily fights in the battlefield. It means also that this group does not accept this principle as true, and it openly challenges this truth and engages in transgression against this principle.

We saw in the last lecture what it means by obeying Allah and obeying the Messenger: اللَّهُ اللَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلْمُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللّ

ما بنامه طائوع إلى

claim to believe! You must follow and obey the Divine System that the Messengers has established, in its entirety. Do not ever take a step which causes your efforts to go waste. However, Abul Kalam Azad propagated a Brahmo Samaji version of Islam. He said that, anyone (belonging to any religion) who leads a virtuous life and worships God then the goal of Islam is achieved. The question is: what is virtuous life? In Hindu religion it is individual charity, e.g., keeping some salt and water for animals is a virtue. But this is not true in Islam. Islam requires Iman first. Doing individual worship and doing individual charity is not what Islam is about?

#### Life has a serious purpose

To have Iman in Allah is a positive action. In reality, it is a change in mindset. It is this foundation what we call Iman on which the structure of فين (Deen) – the way of Divine life – is erected. It is fountainhead of willpower; it is the goal that determines the destination; it is the kernel of life's decision making ability. It is the essence of Iman around which life revolves. Everything that is done according to it is a virtuous action. Anything that is against it is bad and evil. So, it requires obedience to the divine laws – now contained in the Quran – that takes humanity to the proper destination. This is where the دين (Deen) wants to take us. This is the path on which are our Prophet's shining steps to guide us. This is the path that takes us to the correct destination. This is called Islam. Contrary to this, religion takes us away from the path of دين (2:217). Obviously, if one عَبِطَتُ أَعْمَالُهُمْ (2:217). Obviously, if one takes a wrong turn and continues then one gets further and further away from destination and one's efforts get wasted. Journey without destination is vagrancy. This is the way of religion. Every religion, on its own, thinks that it is doing pious work on individual basis. This is not what Islam teaches. Islam is a collective system that requires collective obedience of Divine Laws contained only in the Quran and nowhere else.

#### The difference between Quranic society and secular society

first group. And thus these second group commits two crimes: First, they themselves are not traveling to the correct destination and second, they are putting roadblocks in the path of those who are traveling to the correct destination.

#### The religious and spiritual roadblocks in the path of Quranic society

My dear friends, the Quran clearly identifies who are the people who put roadblocks in the path of Allah: يَا أَيُهَا الَّذِينَ اَمَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِنَ الْأَحْبَارِ وَالسرُّ هُبَانِ لَيَأْلُونَ أَمْوَالَ السَّالِ اللَّهِ فَاَشِيلِ اللَّهِ فَيَشِرُ هُم بِعَذَابِ آلِيمِ (9:34) — O Believers! A good many of the spiritual leaders and religious priests devour others' property and turn them away from Allah's path. There are others who hoard gold and silver and do not keep it open for use in the way of Allah. For both are tidings of grievous chastisement. On the Day of Reckoning, the gold and silver will be heated in the fire of Jahannam and their foreheads, sides and backs will be branded therewith, and it will be said to them: "This is what you had treasured up for your exclusive use and deprived the needy of it. Taste then your treasures which you had amassed."

Regarding the religious and spiritual leaders the Quran clearly says that they thrive on other people's wealth and do not work themselves. This is their first crime. The next thing the Quran mentions above is about capitalists. What is a capitalist? The Quran defines them as people thrive on other people's hard work just by investing money. Among the capitalists the biggest group is these religious and spiritual leaders because they thrive on other people's effort without investing even a penny. Therefore, there is no risk at all unlike those capitalists who invest money. What could be more profitable business than this my friends? Not only that the very people who provide them sustenance also plead with them to accept their offerings; serve them with all their with their heart and soul; listen calmly to their angry words and keep pleading to them in prayers, and so on and so forth...

## Our credulity to believe religious and spiritual scholars in spite of Quran's warning

Whenever religious scholars explain any Quranic verse, they start with what is called "Shaan-e Nuzul" or reason for its revelation. Then they start telling that such and such verse is about Jews; that such and such verse is about Christians; that such and such verse is about the Mushriks of Quraysh etc. When questioned: Well, is there anything about us too? Yes, of course, there is they tell us: Jannah is for us. But the Quran is addressing Muslims: يَا أَيُهَا النَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِنَ الْأَحْبَارِ وَالرُّ هُبَالِ لَلَّالُهُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِنَ الْأَحْبَارِ وَالرُّ هُبَالِ لَلْمُ اللَّهُ اللَّذِينَ المَنْوَلَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ (9:34) — O Muslims believers! A good many of your spiritual leaders and religious priests devour people's wealth and turn them away from Allah's path. And: وَالَّذِينَ يَكْنِزُ ونَ الدَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَلَا يُنِفُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ (9:34) — There are others who hoard gold and silver and to not keep it open for use in the way of Allah. O Prophet (PBUH) announce: مَا اللَّهُ اللَّهُ لَهُمُ (9:34) — For both are tidings of grievous chastisement. And: فَلَنَ يَغُفِرُ اللَّهُ لَهُمْ (47:34) — they will never be protected from the adverse consequences of their erroneous deeds.

ما بنامه طائوع إلى

الحق - had been going on throughout human history. Every page of the Quran reflects the story of this struggle in one form or the other describing the many challenges that happen in the course of this struggle. The Prophet (PBUH) and the مُوْمِنِين (Momineen) had to deal with more or less eighty two battles in Medina during the ten years of the Prophet's life. Then the Quran tells the مُوْمِنِين (Momineen) to remain steadfast in the ongoing battle: مُوَالِّمُ اللَّهُ وَالسَّلَهُ وَالسَّلَهُ وَالسَّلَهُ وَالسَّلَهُ وَالسَّلَةُ وَالسَلَّةُ وَالسَّلَةُ وَالسَّلَةُ وَالسَّلَةُ وَالسَّلَةُ وَالْسَلَةُ وَالسَّلَةُ وَالسَّلَةُ وَالسَّلَةُ وَالسَّلَةُ وَالسَّلَةُ وَالسَّلَةُ وَالسَّلَةُ وَالسَّلَةُ وَالسَّلَةُ وَالسَلَّةُ وَالسَلَّةُ وَالسَلَّةُ وَالسَلَّةُ وَالسَلَّةُ وَالسَلَّةُ وَالْسَلَةُ وَالسَّلَةُ وَالسَلَّةُ وَالسَلَّةُ وَالسَلَّةُ وَالسَلَّةُ وَالسَلَّةُ وَالسَّلَةُ وَالْسَلَةُ وَالْسَلَّةُ وَالْسَلَةُ وَالْسَلَّةُ وَالْسَلَةُ وَالْسَلَّةُ وَالْسَلَّةُ وَالْسَلَّةُ وَالْسَلِّةُ وَالْسَلِّةُ وَالْسَلَّةُ وَالْسَلِّةُ وَالْسَلِيْسَالِهُ وَالْسَلِّةُ وَالْسَلِّةُ وَالْسَلِّةُ وَالْسَلِّةُ وَالْسَلِّةُ وَالْسَلِّةُ وَالْسَلِّةُ وَالْسَلِّةُ وَالْسَلِّةُ وَ

#### A golden rule in battlefield

The Quran ordered the àceivi (Momineen): if the enemy surrenders during a battle – even though you may have the upper hand and about to win – then accept the overture of peace. Do not presume that the enemy is tricking you although that may be the case. Regardless, you give the benefit of doubt and accept the surrender. If it turns out that this was a trick then be always prepared to fight back. This is a message for humanity's benefit. If they were honest in making peace and you killed them thinking they were tricking you then this will be a crime against humanity. On the other hand, you do not make peace overture to an enemy because the enemy will exploit you and think that you are weak. This will create inflection in their hearts and they will take advantage of you.

#### (Momineen) down مُؤْمِنِين The Quranic order will never let

Quran states: وَأَنْتُمُ الْأَعْلُوْنَ وَلَاتُهُمْ الْأَعْلُونَ (47:35) – Rest assured that ultimately you shall dominate them; that you will be victorious. هُوَ الَّذِي الْرَسْلَ رَسُولَهُ بِالْهُوَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ. (48:28) – This is because Allah has sent his Messenger with the Divine Code, which is a system based on absolute truth. It can thus overcome all other manmade systems. This can only happen if the مُؤْمِنِين (Momineen) become powerful and strong enough to wipe out the false systems based on injustice and establish the Divine Order instead. مُؤْمِنِينَ إِن كُنتُمُ مُؤْمِنِينَ (3:139) – O party of مُؤْمِنِينَ (Momineen)! Do not lose heart nor be depressed for you shall surely dominate, provided you are true believers. My dear friends, please note that this is being told about مُؤْمِنِينَ (Momineen) not us, born Muslims, because as we saw Allah is asking us also to acquire Iman! Considering oneself as مُؤْمِنِينَ (Momineen) as great delusion. The Quran puts the condition of being مُؤْمِنِين (Momineen) as those over whom the unbelievers will never have domination.

#### Agreat lesson from a prisoner in the court of 'Umar (R)

We have the illusion that we are مُؤْمِنِين (Momineen) but every group in the world dominates over us whereas Allah says that no one can dominate مُؤْمِنِين (Momineen) because مُؤْمِنِين Allah is with them. What it means that Allah is with the وَاللَّهُ مَعْكُمْ

ما بهنامه طائو علِل

(Momineen), my friends? If you remember I often repeat the story of Harmuzan (the Iranian governor) who was brought back to Medina as prisoner of war after Iran was defeated during Khalifa Omar's caliphate. Omar (R) asked him: Before, you used to dismiss Arabs and you even felt beneath your dignity to fight them. So, what happened this time? What was the reason that Iran lost the war and its ruler was running around seeking shelter and was killed by a water wheel under which he was hiding? Harmuzan replied: When we fought the Arabs before, there were Arabs one side and the Iranians on the other side. It was not difficult for us to defeat the Arabs. But now the Arabs and their God are on one side and we Iranians are on the other side. What to say Iran even the whole world cannot defeat them. My dear friends, Harmuzan knew what it means: وَاللَّهُ مَعْكُمُ —That Allah is with you.

So, we have this group that has only the material interests as its goal. There is no higher goal in front of it. The Quran says that this kind of life is a life at the animal level. This is the life of secularism; this is the life of Kufr. This group enjoys material things, indulges in comforts of life, and dies. The other group thinks that material things are only the means to achieve a higher goal. And that higher goal is the establishment of Lie (Deen) in this world that will place the caravan of humanity on the road that has been set by Allah. In secular life one is always afraid of death. Even a lowly ant fights obstacles in its path in order to survive. Preservation of self is demand of inner life. Life wants its protection. This is fundamental thing, and up until this point, the life of Momin and the life of Kufr share this common part. But, then comes the difference between the two lives.

#### Difference in the concept of life of Momin and Kafir

Yes, it is important to preserve the physical life by all means. But death is not the end of life. Death only destroys the physical life. However, a Momin is one who gives his physical life for the sake of THE TRUTH (Al-Haq - الحق) during fight between TRUTH (Al-Haq - الحق) and FALSEHOOD (Baatil - باطك) in order to achieve eternal life. The Quran says that Kafir is afraid of death but, you O Momin, embrace death for the sake of Al-Haq (الحق). Do you see my friends, the extremely contrasting

This is called توبه (Tauba).

ما بنامه طائوع إلى

difference between the two mindsets? The Quran told this in few words. The Quran opens the door for a Mujahedin to achieve eternal life. History cannot provide any similar examples of the miraculous victories that were achieved in battles during the Prophet's life and the rightly-guided Khalifas. Allah's Mujahedin fight for the establishment of the system of universal sustenance that fulfils people's needs including that of Mujahedin's family. But the Kafirs fight for material wealth and power under auspices of capitalists who exploit them. And they are always afraid of death because they worry about what will happen to their families if they die. The mujahedin, on the other hand, fight with their heart and soul with conviction that death will open the door for eternal life, and therefore they are not afraid of death. The إِنَّمَا الْحَيَاةُ السَّنْيَا لَعِبٌ وَلَهُوَّ وَإِن تُؤْمِنُوا وَتَتَّقُوا يُؤْتِكُمْ أَجُورَكُمْ: Quran offers glowing tribute to them: Also remember that your aim should not be gains of this) وَلَا يَسْأَلُكُمْ أَمْوَ الْكُمْ worldly life. You should keep your attentions focused on the sublime and permanent values of life. Worldly life and its gains are nothing more than a mere play and passing amusement. If you have firm faith in this reality, and in conflict between worldly gains and any permanent value if you guard the permanent value, then the Divine Law of Requital will grant you full reward for your efforts without asking for anything in return. Therefore, at this juncture, you should contribute whatever you can for the establishment of Divine Order. All this will be returned manifold to you. Also, the Quran demands الَّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا بِاللَّهِ (47:33). That means it is not a question of believing once but believing at every step of life at every moment. If we take a step towards the destination then after every step we get closer to the destination. Therefore we must protect ourselves – وَتَنَّقُو – (47:36) by taking the proper turn at each crossroad under the eternal guidance of divine laws. If at any crossroad the traveler takes a wrong turn then each step takes him further away from the destination. So, the divine guidance will tell the traveler that you have taken a wrong turn and he immediately returns to the crossroad from where he took the wrong turn.

So, توبه (Tauba) is an action, not reciting the words, "O Allah توبه". It is going back to where one took the wrong turn. This is called الماء (Tauba). But just returning there is not enough. After returning there one has to move forward towards the destination. This is called اصلح (Asla'ha). In the Quran اصلح (Taaba) and اصلح (Asla'ha) always come together. If there is no time for اصلح (Asla'ha) then اصلح (Taaba) is meaningless. If you keep doing تابه (Taaba) and اصلح (Asla'ha) then the Quran says your efforts will keep on producing good result. اصلح (47:36)—Then the Divine Law of Requital will grant you full reward for your efforts without asking for anything in return.

Next the Quran reminds Muslims: وَلَا يَسْأَلْكُمْ أَمُوۤ الْكُمْ (47:36) – Remember that at this juncture, the Prophet is trying to establish the divine order; he is trying to establish the divine government. In order to do this funds will be needed. Therefore, you should contribute whatever you can for the establishment of Divine Order. This

ما بهنامه طائوع إلى

contribution of yours will be considered as the best loan (قرض حسنه) that you give to Allah. This will be returned manifolds to you. This is like sowing one grain which produces seven hundreds grains. This will not be interest but the result of hard work. The issue is very clear: every new system that is formed requires resources. Initially, the resources are spent in establishing the infrastructure and welfare institutions for the people. When this is done the system generates so much wealth and resources that it will be many times more, beyond your expectations; beyond your calculations; even beyond your comprehension. And the succeeding events in the life of Prophet (PBUH) and rightly-guided Khalifas proved that it did happen beyond human calculations. During Khalifa's 'Umar (R) rule the Islamic state expanded exponentially to more than two million square miles and the material resources increased beyond expectation so much so that even Khalifa 'Umar was surprised from the total tax revenue collected by Governor Abu Hurairah from his province. Next the Quran says: إِن يَسْأَلْكُمُو هَا فَيُحْفِكُمْ تَبْخَلُوا وَيُخْرِجْ أَصْنْغَانَكُمْ – If the Divine Order demands something from you in order to establish itself, you might be hesitant to part with your material possessions. If such demands kept forthcoming, then you would niggardly cling to them, out of sheer disgust, and so, you may say whatever is concealed in your heart. Unlike other manmade systems, keep in mind that this divine order will not adopt such a course of action as whatever it demands is for your own benefit. Hence give to it willingly.

#### The law of succession and substitution of nations

My dear friends, we now come to the last verse of Surah Muhammad (محند). For the second time we have come to the 26<sup>th</sup> Parah (جز ) of the Quran. The Quran describes the law of rise, fall, and demise of nations again and again. It describes how the substitution of one nation occurs with another nation. Apart from natural disasters that totally destroy smaller nations, the Quran also describes how a nation enslaves another nation; how a nation destroys another nation and takes over.

Listen my dear friends, how the Quran addresses the هَا أَنتُمْ هَٰوُ لَاهِ: (Momineen) هَا أَنتُمْ هَٰوُ لَاهِ وَالْمَا عَبْرَكُمْ مَّن يَبْخَلُ عَن نَفْسِهِ اللَّهُ وَالْمَا عَبْرِكُمْ مَّن يَبْخَلُ عَن نَفْسِهِ اللَّهُ وَالْمَا عَيْرَكُمْ مَّن يَبْخَلُ عَن نَفْسِهِ اللَّهُ وَالْمَا عَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمَثَالُكُم وَ إِلَا اللَّهُ وَمَا عَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمَثَالُكُم وَ اللَّهُ الْفَقْرَاءُ وَ مَن يَبْخَلُ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَن نَفْسِهِ اللَّهُ وَمَا عَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمَثَالُكُم وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا عَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمَثَالُكُم وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَا عَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمَثَالُكُم وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا عَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمَثَالُكُم وَ اللَّهُ ا

ما بهنامه طائوع إلى

religious priesthood confuses people by making wild pronouncements such as: how can our limited mind understand the Quran whose author is all powerful, all wise, all knowing? How can the Almighty's giant Book enter into such a tiny coconut? This is how religious priesthood serves as a roadblock in Quran's path. But nothing happens to Allah except that they deprive themselves and the people from Allah's path and, as a consequence, all their effort goes waste. They will never be successful.

#### Heaven is the result of action in the light of the divine message

This obedience of Allah and the Messenger that is mentioned in the above verse (47:33) are not two separate obedience, one obedience for Allah and another obedience of the Messenger. The term – أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي وَاللَّهُ وَلِي وَاللَّهُ وَالَّالِهُ وَاللَّهُ وَاللللللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالل

So, the question begs: was this divine system linked only with the Prophet's life. No, that was not the case. The Quran is very clear on this point: وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن يَعْدِر مِي اللّه قَدْ اللّه وَمَا مُحَمَّدٌ إِلّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن يَالِيهِ اللّه وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا اللّه اللّه وَاللّه الله وَهَ اللّه الله وَهَ اللّه الله وَهَ الله وَهَا الله الله وَهَ الله وَهُ وَمَن يَن قَلِه الله وَهَ الله وَهُ وَمَن يَن قَلِه الله وَهُ وَمَن يَن قَلِه وَلَا الله وَهُ وَمَن يَن قَلْه وَالله وَهُ وَمَن يَن قَلْه وَاللّه وَهُ وَمَن يَلْ وَاللّه وَهُ وَمَن يَلْ وَاللّه وَهُ وَمَن يَلْ وَاللّه وَهُ وَمَن يَلْمُ وَمَن يَن قَلْه وَاللّه وَاللّه وَهُ وَمَن يَلْ وَاللّه وَال

However, the obedience to the Prophet (PBUH) was completely changed by our religious priesthood. It proclaimed that obedience to Allah is to be done through the Quran and the obedience of the Prophet (PBH) will be done through hadith. Since there are many sects (Hanafi, Maliki, Hanbali, and Shafaii) in Islam,

- 4- وہ دائرہ اسلام سے باہر چوٹی کے حکماء اور قُضلاء کو ذہن میں رکھیں کیونکہ یہی لوگ ہیں جن کے قائل ہونے سے دنیا کی ذہنی فضا سے باطل تصورات کا اثر زائل کیا حاسکتا ہے۔
  - 5- وه على دنیا کے مسلم حقائق سے آغاز کر کے ان قرآنی حقائق کی طرف آئیں جن کی صحت لوگوں کے نزدیک مسلم نہیں۔
    - 6- کسی غلط عقیدہ کی محض نفی مخالفین کو قائل نہیں کرسکتی جب تک اس کے مقابل کے محصح تصور کا اثبات نہ کیا جائے۔
- 7- وہ ایک فلسفہ یا ایک فلسفیانہ خیال کی تر دید کے لئے جن تصورات کو سیجھ کر کام میں لائیں تو کسی دوسرے فلسفہ یا فلسفیانہ خیال کی تر دید کرتے ہوئے اسے غلط قرار نہ دیں۔ بلکہ اپنے موقف پر قائم رہیں۔
  - 8- مغرب کے تصورات کونہ تو رد کریں اور نہ ہی ان کے غلط تصورات کو قبول کریں۔
- 9- ہرغلط فلسفہ کے اندروہ جن تصورات کو پیچے سمجھیں انہیں دوسر نے فلسفوں کی تر دید کرتے ہوئے غلط قرار ند دیں اور جن تصورات کوغلط سمجھیں' انہیں دوسر نے فلسفوں کی تر دید کرتے ہوئے پیچے قرار ند دیں ور نہ وہ اپنی تر دید خود کریں گے۔

#### (3) و اكثر بر بان احمد فاروقى كاموقف:

- 1- کسی علمی صدافت کے ساتھ متصادم نہ ہو بلکہ ہرز مانہ میں تمام علمی صدافتوں کے ساتھ پوری طرح سے ہم نوااور ہم آ ہنگ رہے اور جوں جوں علمی صدافتیں منکشف ہوں وہ اس کے اندر ساتی چلی جائیں۔
- 2- جس کے تمام تصورات ایک دوسرے کے ساتھ عقلی ربط وضبط رکھتے ہوں اور ایک دوسرے کی عقلی تائیداور توثیق کرتے ہوں۔ بیاسی صورت میں ممکن ہوسکتا ہے جب اس کے تمام تصورات قرآن کے بنیا دی تصور کے ساتھ عقلی طور پر متعلق ہوں۔
  - 3- جوتمام باطل فلسفول كي موثر تر ديد كرتي مو
- 4- جوکائنات کا ایک ممل فلسفه جواور حقیقتِ انسان وکائنات کا ہم مسائل کے بارے میں عملی راہ نمائی کرتی اور صدافت اور سچائی کا راستہ بتاتی ہو۔
  - 5- جوعلمی تصورات کی خامیول کوآشکار کر کے انہیں یا کیزہ اور شکستہ بناتی ہو۔
- 6- جوہمیں احکام دین کی حکمتوں اورعلتوں کے بورے سلسلہ سے آگاہ کرتی ہواوران حکمتوں اورعلتوں کا ایک ایسا تصور دیتی ہؤجس میں اندرونی طور پرکوئی تضادنہ ہو۔



PUBLISHED SINCE 1938 AT THE BEHEST OF ALLAMA IQBAL<sup>R</sup> AND QUAID-E-AZAM<sup>R</sup>

**CPL.NO. 28 VOL.77 ISSUE** 05

## Monthly TOLU-E-ISLAM

25-B, Gulberg 2, Lahore, Pakistan Phone. 042-35714546, 042-35753666 E-mail:idarati@gmail.com Web: www.toluislam.org

www.youtube.com/idaratolueislam www.facebook.com/talueislam/

بندهٔ مزدور کو جاکر مرا پیغام دے خضر کا پیغام کیا، ہے یہ پیام کائنات اے کہ تجھ کو کھا گیا سرمایہ دار حیلہ گر شاخ آہو پر رہی صدیوں تلک تیری برات

