

### بِسُالِلُّهُ إِلَّهُ الرَّحِبُ



قرآنی نظریات کی روشنی میں مغرب کے فلط تصورات کی تر دید میں محترم پرویز اور ہمارے ہاں کے مفکرین نے بہت پچھ کھھا ہے۔ان میں سے ڈاکٹر علامہ اقبال ڈاکٹر رفیع الدین احمد اور ڈاکٹر برہان احمد فاروقی کی تصنیفات سے چند اقتباسات پیش کئے جارہے ہیں۔ جب بھی قار ئین ان اقتباسات کی روشن میں محترم پرویز صاحب کی تصنیفات کا جائزہ لیں گے تو وہ ان تمام خوبیوں کو بشمول دیگر خوبیوں کے ان میں پائیں گے۔اس موضوع پرمحترم پرویز صاحب کا موقف جاننے کے لیے خصوصی طور پر ان کی تصانیف ''انسان نے کیا سوچا'' اور''اسلام کیا ہے'' ملاحظہ فرمائی جاسکتی ہیں۔

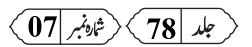
### (1) و اكثر علامه اقبال كاموقف:

- 1- عقل اوروحی میں تصادم نہیں بلکہ دونوں لا زم وملزوم ہیں۔
- 2- قرآن سے راہنمائی حاصل کرنے کے لئے ضروری ہے کہ:
- (الف) اینے زمانوں کے تقاضوں اوراپنے دور کی فکری کاوشوں سے متعارف ہوں۔
- (ب) قرآن کریم کوعر بی زبان اور تصریف آیات کی رو سے سمجھنا چاہے اور اس پر خارجی عناصر کو اثر انداز نہیں ہونے دینا جاہئے۔

### (2) و اكثر محمد رفيع الدين كاموقف:

- مغرب کے غلط فلسفیانہ تصورات کی تروید قرآنی نظریات سے کرتے ہوئے مصنف کے لئے ضروری ہے کہ:
- 1- وہ روح قرآن کے ساتھ پوری پوری واقفیت پیدا کریں جس کے بغیر قرآنی اورغیر قرآنی تصورات میں تمیز کرنا مشکل ہوگا۔
  - 2- وہ مغرب کے غلط تصورات کے اصل ماخذاوران کے تبعین کے طرز خیال وعمل سے پوری بوری وا تفیت پیدا کریں۔
- 3- وہ علم کے تمام شعبوں سے یعنی مادی ٔ حیاتیاتی اور نفسیاتی علوم اور فلسفہ سے جوان علوم کو جمع کر کے ایک کلمل نظرید کا کنات ترتیب دیتا ہے اس حد تک واقف ہوں کہ ان کی ساری وسعت میں جہال کہیں کوئی اسلامی تصور موجود ہوا سے پیچان کر لے سکیس اور استخراج اور استنباط سے مزید صحیح اسلامی تصورات کو اخذ کر سکیس \_

بقيه صفح نمبر 66 پر





# اس شارے میں

| صفحهٔ بمبر | مصنف                              | عنوان                                    |
|------------|-----------------------------------|------------------------------------------|
| 4          | اداره                             | لمعات: نابالغ كا نكاح قر آن كي روشني ميں |
| 6          | علامه حافظ محمداتهم جيراجيوري     | مقدمه (معارف القرآن ٔ جلداوّل )          |
| 32         | آصف جليل لا ہور                   | مصنوعی ذ ہانت اور وحی                    |
| 35         | علامه غلام احمد پرویز علیه الرحمة | پیام فصلِ بہار                           |
| 56         | محدانوارخان اسلام آباد            | ایک ہوں مسلم حرم کی پاسبانی کے لئے       |

### چیئر مین:خورشیدانور

اقبال ادريس ايڈووكيٹ

مديرانتظامي:محرسليم اختر

اداره کامضمون نگار کی تحریر سے کلی اتفاق ضروری نہیر

زرِتعاون:50روپے فی پرچہ پاکستان:600روپےسالانہ رجسٹرڈ ڈاک:1000رفیے سالانہ

#### **ENGLISH SECTION**

Manzil ba Manzil ( منزل مينزل)

Chapter 4: Builder of Kaaba (Mei'mar Haram -60 To leaders of Spring's caravan

> (Tulu-e-Islam Convention, April, 1960) By G. A. Parwez (Translated by: M. Alam)

Episode No. 2

Phone: 042-35714546 Cell: +92 310-4800818 (پکتان) ،54660 گلبرگ دالهور 5-B گلبرگ داله و 1800818 (پکتان) و 5-B گلبرگ

didarati@gmail.com www.facebook.com/Talueislam

### Bank Account Idara Tolu-e-Islam

National Bank of Pakistan, Main Market Branch Gulbarg Lahore **For Domestic Transactions** | For International Transactions IBAN:PK36NBPA0465004073177672 Bank A/C No: 0465004073177672 Swift Code: NBPAPKKAA02L

[دارہ طلوع اسلام (رجٹر ڈ) کی مطبوعات سے حاصل شدہ جملہ آمدن قر آنی فکرعام کرنے پرِصُر ف کی جاتی ہے \_

اشتیاق اے مشاق پرنٹرز سے چھیوا کر B-25، گلبرگII لا ہور سے شائع کیا

ناشر:عرفان را گھور

# طاوعال

غلامی میں نہ کام آتی ہیں شمشیریں نہ تدبیریں جو ہو ذوق تقیں پیدا تو کٹ حاتی ہیں زنجیریں کوئی اندازہ کرسکتا ہے اُس کے زورِ بازو کا! نگاہ مردِ مؤمن سے بدل حاتی ہیں تقدیریں ولایت، بادشاہی، علم اشیا کی جہاں گیری یہ سب کیا ہیں، فقط اک نکتۂ ایماں کی تفسیریں براہیمی نظر پیدا مگر مشکل سے ہوتی ہے ہوں جھی حیب کے سینوں میں بنالیتی ہے تصویریں تميز بنده و آقا فسادِ آدميّت ہے حذرائے چرہ دستاں! سخت ہیں فطرت کی تعزیریں حقیقت ایک ہے ہر شے کی، خاکی ہو کہ نوری ہو لہو خورشید کا ٹیکے اگر ذرے کا دل چرس يقيس محكم، عمل بيهم، محبت فانتح عالم جہادِ زندگانی میں ہیں یہ مردوں کی شمشیر س چہ باید مرد را طبع بلندے، مشرب نابے ول گرمے، نگاہ پاک بینے، جان بیتا ہے

(با تك درا علامه ا قبالٌ)

(جاری ہے)

بِسُالِلْهُ إِلرِّهِ الرَّحِيْ

اداره

كعاث

# نابالغ كانكاح قرآن كى رفتني مبس

گذشتہ دنوں پاکستان کی قومی اسمبلی میں 18 سال سے کم عمر کی شادی کو قابلِ سزا جرم قرار دینے کا قانون پاس ہوا۔اس پر ملک کے مختلف طبقوں میں بحث چل پڑی ہے۔ مذہبی جماعتوں نے اس کے خلاف احتجاجی جلوسوں کی دھمکی بھی دی ہے آ ہیئے دیکھتے ہیں طلوعِ اسلام کا موقف اس سلسلہ میں قرآن کی روشنی میں کیا ہے۔

قرآن نے نکاح کو ایک معاہدہ قرار دیا ہے۔ جو تراضی کا بین (فریقین کی مرضی) سے طے پاتا ہے۔ وَ آن کا آخِدُنَ مِنْکُمْ مِیْنِیْفَا فَاغَلِیْظًا (4:21) دنیا کے ہرقانون میں معاہدہ (Contract) کے لئے بالغ ہونا شرط ہے۔ قرآن کا اعجاز ملاحظہ فرما ہے کہ اس نے بلوغت کو نکاح سے تعبیر کیا ہے یعنی بلوغت اُسے کہتے ہیں جب لڑکا یا لڑکی نکاح کی عمر کو بھنے جائے۔ سورہ النہاء کے شروع میں مذکور ہے کہ جب کوئی بچے بیتیم رہ جا کیں تو تم اُن کے اموال وجا نکیدا دکی حفا ظت کر واور ان کی دکھے بھال کرتے رہو۔ کو تی اِذَا بَلَغُوا الیّدی کا تعیر دکر دو۔ (بشر طیکہ وہ فاتر العقل نہ وہ نکاح کی عمر کو پہنے جا کیں۔ اُس وقت اُن کے اموال وجا نکیدا دان کے سپر دکر دو۔ (بشر طیکہ وہ فاتر العقل نہ ہوں) یہاں بید حقیقت بلاشک وشبہ سامنے آگئی کہ قرآن کی رُوسے نکاح کی عمر بلوغت کی عمر ہے۔ بلوغت سے بہلے نکاح ہونہیں سکتا۔ پھر دوسری جگہ اس کی بھی صراحت فرما دی کہتم عور توں کے زبردستی ما لک نہیں بن سکتے۔ کر کہتے گُڑ فوا الیّسائے گڑ ھا او (19:4) یہ قطعاً جا نزنہیں کہتم عور توں کے زبردستی ما لک بن جاؤ۔ یعنی مرداس عورت سے شا دی کر ہوا سے لیند ہو۔ ما طالب کہ گئے قبین الیّسائے (4:3) لیکن عورت کی مرضی کے خلاف زبردستی اس سے نکاح نہیں کیا جا سکتا۔ ان تصریحات سے واضح ہے کہ بلوغت سے قبل نہ لڑکے کا نکاح ظلاف زبردستی اس سے نکاح نہیں کیا جا سکتا۔ ان تصریحات سے واضح ہے کہ بلوغت سے قبل نہ لڑکے کا نکاح

نکاح ہے اور نہ لڑکی کا عقد عقد۔ اور بہ تلاعب بالدین ( دین سے مذاق ) ہے اور دُنیا و آخرت میں رسوائی کا موجب۔ نکاح کے لئے ایجاب وقبول ایک لایفک شرط ہے۔ اور ظاہر ہے کہ کسی بچپہ کا ایجاب وقبول کچھ معنی ہی نہیں رکھتا۔'' ایجاب وقبول'' کی رسم اب بھی ہمارے ہاں رائج ہے۔ لیکن جس طرح آج کل اس کی مٹی پلید ہورہی ہے (بالخصوص لڑکیوں کے معاملہ میں ) وہ ظاہر ہے۔

ہمارے ہاں نابالغ تو ایک طرف بالغ لڑکیوں سے بھی کون پوچھتا ہے کہ تمہارا نکاح کہاں کیا جائے۔ منوسمرتی (ہندوؤں کی معاشرت) میں لڑکی کے متعلق لکھا ہے کہ اُسے ساری عمر دوسروں کی مرضی کے تا بع رہنا ہوگا۔لڑکی ہے تو ماں باپ کی ، بیوی ہے تو مردکی ، بیوہ ہے تولڑ کے کے رحم وکرم پر۔وہ دنیا میں پچھ بھی اپنی مرضی سے نہیں کرسکتی۔ یہی پچھ ہمارے ہاں ہور ہاہے۔

بہر حال جیسا کہ پہلے لکھا جاچکا ہے۔ قرآن کی رُوسے بلوغت سے پہلے نکاح ہونہیں سکتا اور نکاح کے لئے بہر حال فریقین کی رضا مندی ضروری ہے۔ لیکن ہماری بدبختی کہ ہمارے ہاں نکاح نابالغ نہ کہ مروح ہی ہے، بلکہ اُسے ''عین دین' 'سمجھا جاتا ہے۔ ہمیں یا دیڑتا ہے کہ جب ہندوستان میں ساردابل پیش ہوا ہے جس کی رُوسے نکاح نابالغاں نا جائز قرار دیئے جانے کی تجویز تھی تو اُس بل کی مخالفت میں سناتنی ہندووں کی ہم نوائی میں مسلمان بھی نہایت شد و مدسے شریک ہوئے۔ اور اس انداز سے شریک کہ گویا وہ بل ان کے دین کے کسی بنیا دی رکن کو منہدم کرر ہا تھا۔ ہمارے ارباب شریعت بھی کسی مسئلہ پر متفق نہیں ہوئے۔ مختلف فرقے ، مختلف مسائل میں اپنے اپنے مسلک کے پابندر ہے ہیں اور آپس میں ہمیشہ مصروف جدل و پر کار \_ لیکن یہ ہماری سوختہ بختی کی انتہاتھی کہ سار دابل کی مخالفت میں مسلمانوں کے تمام فرقے متحد اللسان سے ، اور اس باب میں جو وفرعظیم وائسرائے کے پاس پہنچا تھا۔

اس میں قریب قریب ہر فرقے کے نمائندے موجود تھے۔ بیتمام اربابِ شریعت ایک عیسائی حکمران کے حضور بیہ کہنے کے لئے جارہے تھے کہ اس ہندو کے بل کو پاش نہ کیا جائے جو نا بالغوں کا نکاح نا جائز قرار دے رہا ہے۔ان کا وفدیہ کہنے جارہا تھااور آسان ان کی اس حرکت پرروتا تھااور دُنیا ہنستی تھی۔

## بِسُلِيهُ إِلَّهُ التَّحِيرِ

علامه حافظ محمراتهم جيراجيوري

# **مرق رمبه** (معارف القرآن ٔ جلداوّل)

(بیمقدمه علامه غلام احمد پرویز علیه الرحمه کی سلسله معارف القرآن کی پہلی تصنیف کے لئے علامه حافظ اسلم جیرا جپوری رحمۃ اللہ نے لکھا تھا بیا ہم تحریر پرویز علیه الرحمہ کے یوم پیدائش 9 جولائی کے سلسلہ میں قارئین طلوعِ اسلام کے ذوق کی نذر کی جارہی ہے )

الله نے قرآن اتار کربنی نوع انسان پر اپنی نعمت پوری کر دی اور اپنے اس دین کوجس کو انسانوں کی آغاز آفرینش سے ان کی ہدایت کے لئے بنایا تھااس کتاب کریم میں مکمل کردیا اور اعلان کردیا کہ:

اَلْيَوْمَ اَكْبَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَاتَّمَنْتُ عَلَيْكُمْ وَاتَّمَنْتُ عَلَيْكُمْ الْإِسْلَامَ عَلَيْكُمْ الْإِسْلَامَ دِيْنَا (5:3)

آج میں نے تمہارادین تمہارے لئے مکمل کردیا اور اپنی نعمت تمہارے اوپر پوری کر دی اور تمہارے لئے دین اسلام کو پیند کیا۔

قرآن کریم ایسی صاف عربی زبان میں نازل ہواجس
کو عام طور پر اہل عرب سمجھتے تھے۔خود قرآنی آیات میں
اس کی زبان ''عربی میین'' کہی گئی ہے یعنی کھلی ہوئی اور
واضح ۔ بلکہ اس سے بھی آگے بڑھ کر اس نے اپنے کو''نور
میین'' کہا ہے۔ نیز قرآنی آیات کو بھی ''آیات بینات'
کے نام سے موسوم کیا ہے۔

بَلْ هُوَالِتُ بَيِّنْتُ فِي صُدُورِ الَّذِينَ اُوْتُوا الْعِلْمَ (29:49)

بلکہ وہ کھلی ہوئی آیتیں ہیں ان لوگوں کے سینوں میں جن کوملم دیا گیاہے۔

الغرض قرآن کی زبان قرآن کی تعلیم اور قرآنی آیات کامفہوم سب خود قرآن کے بیان کے مطابق واضح کا ایات کامفہوم سب خود قرآن کے بیان کے مطابق واضح کا اور جگرگا تا ہوا نور ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس نے باربار تصریح کی ہے کہ:

وَلَقَلُ يَسَّرُنَا الْقُرُانَ لِلنِّكُرِ فَهَلَ مِنَ مُّلَّكِرٍ ﴿ فَهَلَ مِنَ مُثَّلًا كِرِ ﴾ [54:17]

ہم نے قرآن کونصیحت لینے کے لئے آسان بنا دیا ہے۔کوئی ہے جونصیحت لے۔

نصیحت لینے کی آسانی کود کھنے کے لئے خود اہل عرب پرنظر ڈالنا کافی ہے جو قرآن کے اولین مخاطب اور بالعموم بدوی اور ناخواندہ تھے جس کی وجہ سے قرآن نے ان کو ''امیّین'' کالقب دیااور فرمایا۔

عمران پڑھ لیتا تھا تو ہماری نگاہوں میں محترم ہوجا تا تھا 🕰 حقیقت یہ ہے کہ قرآن کریم میں زیادہ تر آیات محکمات ہیں جواصول دین اوراحکام شریعت سے تعلق رکھتی ہیں یا انبیاء کرام پہلاہ اور اقوام سابقہ کے نتیجہ خیز اور عبرت انگیز قصص ہیں۔ان کاسمجھنا جمہور کے لئے آسان ہے گر اسی کے ساتھ وہ حقائق غامضہ بھی ہیں' جن کو صرف راسخون في العلم بي سجه سكت بين اور صحابه كرام مين ایسے حضرات کی کمی نہیں تھی' لیکن اس سے اٹکارنہیں کیا جاسکتا کہان کی نگاہوں میں اس کاعملی پہلو غالب تھا۔ یہاں اس بات کی تصریح کی ضرورت ہے کہ ظاہری اور عملی حیثیت کے علاوہ قرآن کریم کی نظری اور عقلی حیثیت بھی اہم ہے۔ یہ چھوٹی سی کتاب جو آسانی کے ساتھ صرف چندا جزاء میں نمایاں اور صاف ککھی جاسکتی ہے قیامت تک کے لئے امت اسلامیه کا دستورالعمل بنائی گئی ہے اور ہر زمان اور ہر مکان میں ان کی ہدایت کا نصاب قرار دی گئی ہے۔ اگر پیالیے حقائق جادواني يرمشمل نه ہوتی جن کوابدال آباد تک انسانی نسلین ختم نهیں کرسکیں گی' تو کیونکران کا دائمی نصاب ہدایت بننے کی صلاحیت رکھتی ؟ یہی وجہ ہے کہ قرآن سے صرف عملی نصیحت ہی لینے کی ہدایت نہیں کی گئی بلکہاس میں تفکراور تدبر کی بھی تا کید فرمائی گئی ہے مثلاً

كِتْبُ ٱنْزَلْنَهُ اِلَيْكَ مُبْرَكُ لِّيَدَّبَرُّوَا الْيَهِ (38:29)

مبارک کتاب ہم نے تیری طرف نازل کی ہے' تا کہلوگ اس کی آیتوں میں غور کریں۔ هُوَالَّذِيئَبَعَثَ فِي الْاُمِّيِّنَ رَسُوْلًا مِّنْهُمُ (62:2)

وہی ہے جس نے اٹھایا ان پڑھوں میں انہیں میں سے ایک رسول۔

ان امیوں نے بے تکلف قرآن کو سمجھا اور اس کے اور پیمل کیا اور کا میاب ہوئے۔علامہ ابن خلدون لکھتے ہیں:

ان القرآن نزل بلغة العرب علی اسألیب بلا غتهم و کانوا کلھم یفھمونه ویعلمون معانیه فی مفرداته و تراکیبه قرآن عرب کی زبان میں ان کے انداز بلاغت کے مطابق نازل ہوا ہرایک اس کو سمجھتا تھا اور اس کے مفردات ومرکبات کے معانی کاعلم رکھتا تھا۔

علامه موصوف کا مقصد غالباً یہ ہے کہ اہل عرب بالعموم قرآن سے اس کی تعلیمات کو سجھتے تھے۔ ورنہ یہ تو ظاہر ہے کہ ہرفر دامت عربیہ کا اس کے جملہ الفاظ کے معانی اور اس کی تمام تراکیب کی تفصیلات کا عالم نہیں ہوسکتا تھا۔ ہاں وہ ایک سادہ مفہوم اس کا ضرور سمجھ لیتے تھے اور ہرایک آیت کے تفصیلی معانی تک پہنچنے کی تکلیف لازی خیال نہیں کرتے تھے۔ لیکن اس سے یہ اندازہ کر لینا کہ وہ بالعموم آیات کے سرسری مفہوم پر قانع تھے جی نہیں ہوسکتا۔ ابوعبد الرحمن سلمی سے سے روایت ہے کہ صحابہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے دس آیتیں سے موایت ہے کہ حضرت انس سے جب کوئی شخص سورہ بھر ق اور آل کے کہتے ہیں کہ ہم میں سے جب کوئی شخص سورہ بھر ق اور آل

دوسری جگہہے۔

أَفَلَا يَتَكَبَّرُونَ الْقُرُانَ آمُر عَلَى قُلُوْبٍ آقُفَالُهَا ﴿47:24)

کیاوہ قر آن میں غور نہیں کرتے یا دلوں پران کے قفل پڑے ہوئے ہیں۔

ایک اور آیت ہے:

وَٱنْوَلْنَا اللَّهِ كَالِيَّ كُولِتُبَيِّنَ لِلتَّاسِ مَا نُزِّلَ اللَّاسِ مَا نُزِّلَ اللَّهِ مِنْ اللَّاسِ مَا نُزِّلَ اللَّاسِ مَا نُزِّلَ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مُونَ (16:44)

اور ہم نے تیری طرف قرآن اتاراتا کہ لوگوں کے لئے جواتارا گیاہے اس کوان کے سامنے بیان کر دے اور تاکہ لوگ اس میں تفکر کریں۔

الغرض اہل نظر کو تر آن نے اپنی آیات میں فکر ونظر کی دوت دی ہے تاکہ وہ ان سے اپنی ہدایت لیتے اور اپنی فلاح کاراستہ نکا لیے رہیں۔اس کا دعویٰ ہے۔
اِن هُوَ اِلَّا ذِ کُو لِّلْعُلَمِ بَینی ﴿81:27)
وہ نہیں ہے مگر سارے عالموں کے لئے نصیحت۔
لیمنی جملہ بنی نوع انسان کے لئے خواہ وہ کسی عالم کسی ماحول کسی زمان اور کسی مکان میں ہوں۔
تاریخ تفسیر:

یکی وجد تھی کہ عہد رسالت میں فقہاء صحابہ اس کی آیات میں تدبر کرتے تھے اور بعض امور کوجوان کے سامنے فی الجملہ واضح نہیں ہوتے تھے خود رسالت مآب شائیا ہے دریافت کرتے تھے لیکن بہت کم کیونکہ کثرت سوال کی آفتوں سے وہ اچھی طرح واقف تھے۔

علامہ سیوطی نے اپنی مفید کتاب الاتقان فی علوم القرآن کی آخری فصل میں ان تمام تفسیری روایتوں کو جمع کر دیا ہے جوصحابہ کے توسط سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے آئی ہیں وہ کل کی کل ان کی کتاب کے ہیں صفحوں سے بھی کم ہیں اور تنقید سجیح کے بعد تو بہت ہی تھوڑی رہ جاتی ہیں۔ پھروہ بھی زیادہ تر الفاظ کے معانی کے متعلق ہیں۔

مفسرين صحابه رضوان العليه الجعين:

جن صحابه کرام رضون الله الجمعین سے بی تفسیر کی روایتیں آئی ہیں'ان میں سے جوحفرات خصوصیت کے ساتھ متاز بين وه خلفاء اربعهٔ عبدالله بن مسعودُ الى بن كعب زيد بن ثابت اورعبدالله بن عباس رضی الله عنهم ہیں۔ان میں سے حضرات شیخین سے بوجہان کے تقدم عہد اور امور ملت میں مشغولیت کے نہایت کم روایتیں ہیں۔حضرت عثمان ؓ اگر چیہ قرآن سے اس قدرشغف رکھتے تھے کہ رات کا بڑا حصہ کھڑے ہوکراس کی تلاوت میں گذارا کرتے بلکہ بھی کبھی خشوع وخضوع میں جب محویت کا عالم طاری ہوجا تا توایک ہی آیت کو بار بار گھنٹوں تک دہراتے رہتے مگر تفسیر کی روایتیں ان سے بھی بہت کم مروی ہیں۔ زیادہ روایتیں حضرت علی ہے کی گئی ہیں جوشوق دلاتے رہتے تھے کہ لوگ قر آن سیکھیں اور سمجھیں اور اپنے خطبوں میں فرمایا کرتے تھے کہتم کو کتاب اللہ کی بابت جو پچھ پوچھنا ہے میری زندگی ہی میں مجھ سے یو جھالو کیونکہ میں علم رکھتا ہوں کہ کون ہی آیت کہاں اتری کب اتری اور کس کی بابت اتری اور در بارنبوی میں میں سوال کی جرأت بھی زیادہ رکھتا تھا 🗗

حضرت عبداللہ اللہ اللہ علیہ ورسے بھی زیادہ روایتیں آئی ہیں ، جوسا بقین اولین میں سے تھے اور جن کا لقب بوجہ اس کے کہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر رہتے اور آپ علی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر رہتے تھا۔ انہوں نے خودرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے قرآن کی سر سورتیں یاد کی تھیں اور اپنے تمام اندز عمل میں آپ کے ساتھ سب سے زیادہ مشابہت پیدا کر لی تھی۔ ان کی وفات ساتھ سب سے زیادہ مشابہت پیدا کر لی تھی۔ ان کی وفات عہد رسالت منا ہوئی۔ حضرت ابی بن کعب واللہ انساری عہد رسالت منا ہوئی۔ حضرت ابی بن کعب والے وقت تھے۔ حضرت عہد میں انتقال فرما یا اور انہوں نے ان کے عہد میں انتقال فرما یا اور انہوں نے ان کے جہد میں انتقال فرما یا اور انہوں نے ان کے جہازہ کی نماز پڑھائی۔

حضرت زیر اس فابت کا تب دربار رسالت سالی الی است خیام خیاء انصار اور علاء قرآن میں سے سے اور آنحضرت سالی الی است نے اپنی عمرے آخری رمضان میں قرآن کا جودور فرما یا تھا اسمیں شریک سے جس کی وجہ سے عہد صدیقی میں جب قرآن ایک کتاب کی شکل میں جمع کیا گیا یہی اس کے جامع قرار پائے ۔ حضرت عبد اللہ دائی نی بن عباس ان کی رکاب تھا ما کرتے سے اور کہتے سے کہ علاء کی تکریم اسی طرح کرنی چاہئے ۔ 48 ھ میں وفات پائی مگر ان دونوں حضرات یعنی جائی میں بین حضرت عبد اللہ دائی تھی بن عباس بیں ۔ سب سے زیادہ روایتیں حضرت عبد اللہ دائی تھی بن عباس اور بیتی ۔ سب سے زیادہ روایتیں حضرت عبد اللہ دائی تھی بن عباس سے آئی ہیں جن کا لقب بوجہ قرآن دانی کے جرامت اور شرحان القرآن تھا۔ ان کے حق میں صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا تر جمان القرآن تھا۔ ان کے حق میں صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا تر جمان القرآن تھا۔ ان کے حق میں صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا

مانگی تھی کہ' الهجد فقهه فی الدین و علمه التأویل' اے اللہ اس کو دین کی فقاہت اور قرآن کی فہم عطافر ما۔ یہ اگر چپصغار صحابہ میں سے تھے' مگر حضرت عمر رہائی شنان کی عقل وفر است اور قرآن فہمی کی وجہ سے ان کو اپنی مجلس شور کی میں شریک رکھتے اور مشکل امور میں رائے لیتے تھے۔ ان کا انتقال 68ھ میں ہوا۔

ان حضرات کے علاوہ ابوموسیٰ اشعریٰ عبداللہ بن عمر' عبداللہ بن زبیر' جابر بن عبداللہ' ابوہریرہ' انس بن مالک اور ام المومنین حضرت عائشہ و دیگر صحابہ ڈلٹائینم سے بھی تفسیریں منقول ہوئی ہیں۔

اکثر صحابہ کرام طاق ہے ہے۔ نظر احتیاط انہیں معانی پر اکتفا کرتے سے جو بعض الفاظ یا آیاتِ قرآن کی تشریح کے متعلق رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے مسموع ہوئے سے خود قرآن کی تفسیر میں کچھ کہنے سے پر ہیز کرتے سے چنا نچہ ابن سیرین نے کہا ہے کہ میں نے عبیدہ سے ایک چنا نچہ ابن سیر یو چھی تو انہوں نے کہا اللہ سے ڈرواور سید سے چلے چلو کیکن بعض صحابہ مثلاً ابن مسعود اور ابن عباس وغیرہ رضی اللہ عنہم قرآن میں تدبراور تفکر کو ضروری سمجھتے سے ۔ ان کے نزدیک جو چیز ناجا نزشی وہ یتھی کہ بلاحقیقت کو پہنچ اور اچھی طرح سمجھے ہوئے آیات کی تفسیر کی جائے یا بعض اہل اچھی طرح سمجھے ہوئے آیات کی تفسیر کی جائے میا بعض اہل مذاہب مثلاً خارجی شیعہ قدری مرجی وغیرہ جواس وقت پیدا اس زمانہ میں تفسیر کے لئے عربی زبان کی جائے ۔ اس زمانہ میں تفسیر کے لئے عربی زبان کی جائے ۔ اس زمانہ میں تفسیر کے لئے عربی زبان کی جائے ۔ اس رسوم و عادات جن کوقر آن نے مٹایا ہے عہدر سالت شائیل است موالیات عالیات

کے واقعات جن کاتعلق قرآن سے ہے ٔ رسول الله مَالَيْلِمَا کے اقوال اعمال اور قضایا وغیرہ جاننا ضروری تھا' آنہیں کی مدد سے آیات کی تشریح کرتے تھے۔

### اسرائيليات:

قرآن میں دینی تعلیم کےعلاوہ ایسے تاریخی حقائق بھی مذکور ہوئے ہیں جن کا علم اصلاح نفوس بشری کے لئے ضروری ہے' مثلاً عالم کی تکوین' آ دم کی پیدائش اور انبیاء سابقین اور اقوام گذشتہ کے واقعات۔ انسانی طبیعت کا خاصہ ہے کہ جب کسی شے کا ذکر سنتی ہے تو اس کے متعلق مزیدمعرفت کی خواہش اس میں پیدا ہوتی ہے اس لئے عبر صحابه رضول للعليه مجمين مين لوگ ان امور كو ان علاء ابل كتاب سے جواسلام لا كيكے تھے دريافت كرتے تھے۔خود حضرت ابن عباس تالی جرامت بھی ابن جریر طبری کے بیان کے مطابق کعب احبار کے یاس بیٹھتے اور ان کی روايتول كواخذ كرت شھے۔اگرچيرسول الله طاليا نا فيا فيا نے آگاہ كرديا تفاكه "ابل كتاب كے اقوال كى نه تصديق كرؤنه تكذيب'' مگر چونكهان امور كاتعلق اعمال شريعت كے ساتھ نہ تھااس وجہ سے ان کے لینے میں کوئی ہرج نہیں سمجھا گیا۔ اس طرح براہل کتاب کی روایتیں بھی تفسیر قر آن میں شامل ہو گئیں ۔علامہ ابن خلدون نے لکھا ہے کہ:

"بالعموم عرب نه پہلے سے اہل کتاب سے نه علم رکھتے تھے۔ان کے او پر بدویت غالب تھی۔ جب ان کوموجودات کے اسباب ابتدائے تخلیق اور امم سابقہ کے حالات وغیرہ کے جاننے کا شوق ہوتا "تو

ان اہل کتاب سے جو مسلمان ہو گئے تھے دریافت کرتے۔ یہ بھی زیادہ تر ان ہی کی طرح بدوی تھے اور ان امور کو اسی قدرعوام اہل کتاب۔ انہیں کے بیانات لوگوں سے منقول ہو کر آیات کی تفسیروں میں داخل ہو گئے اور بوجہ اس کے کہان کا تعلق احکام شریعہ سے نہ تھا' تدوین کے وقت مفسروں نے مسامحت سے کام لے کران کی تقید کی طرف تو جہیں کی اور انہیں کو کتب تفاسیر میں درج کردیا ہے۔'

دوسرے حضرت سلمان فارسی رفائی ہیں۔ یہ اصلاً مجوس بلکہ ایک آتشکدہ کے متولی کے عزیز فرزند تھے۔ گھر سے نکل کر ملک شام میں گئے وہاں عیسائیت اختیار کر لی ایک مدت تک ن سیبین اوراس کے بعد عموریہ میں رہے اور آسانی کتابوں کاعلم حاصل کیا پھر عرب کی طرف آئے وادی القری میں بنی کلب نے غداری سے ان کوغلام بنالیا اور فروخت کر ڈالا۔ قسمت کی یاوری سے مدینے پہنچے۔ وہاں آنحضرت مَالیۃ کا

کی خدمت میں حاضر ہوکراسلام لائے ٔ حضرت عثمان بٹائٹور کی خلافت میں مدائن میں وفات یائی 🗗

المهنام طافوع إلى

جس طرح حضرت بلال والتيني كو حبشيوں نے اور حضرت صهيب والتيني كوروميوں نے اپنا قومی افتخار اور نمونه بنايا آسی طرح اہل فارس نے اسلام لانے کے بعد حضرت سلمان فارس والتین کو اپنی قوم كا پیش رو قرار دیا' ان کے حالات میں غیر معمولی باتیں بڑھا ئیں اوران کی طرف بہت سی روایتیں منسوب كیں' بالخصوص صوفیائے مجم نے جن میں سے اكثر اپناسلسلد ارادت ان تک پہنچاتے ہیں۔

تیسرے صحابی جن سے اس قسم کی روایتیں آئی ہیں حضرت تمیم بڑاٹھ داری ہیں جو 9 ھ میں مدینہ میں آ کر مسلمان ہوئے تھے۔ یہ نصاری یمن میں سے تھے اور قصہ گوئی کر تے تھے بعن گذشتہ انبیاء اور اقوام کے حالات سناتے تھے۔ حضرت عمر بڑاٹھ کی خلافت میں ان سے قصہ گوئی کی اجازت طلب کی مگر انہوں نے منظور نہیں فر مایا۔ آخر میں ان کے بہت اصرار کی وجہ سے صرف اس قدر اجازت دی کہ جمعہ کے دن اس سے پہلے کہ میں جماعت کے لئے نکلوں تم جمعہ کے دن اس سے پہلے کہ میں جماعت کے لئے نکلوں تم قصے سنالیا کرو۔ حضرت عثمان بڑاٹھ کے عہد میں ان کو ہفتہ میں دو دن کی اجازت مل گئی ہے۔ جساسہ اور دجال کی روایتیں دو دن کی اجازت مل گئی ہے۔ جساسہ اور دجال کی روایتیں

اس قصہ گوئی کی دوصور تیں ہوتی تھیں ایک قصص عامہ کہ قصّاص مسجد میں مسلمانوں کے مجمع میں بیڑھ کر ان کو دوسری قوموں کے وہ حکایات اور حالات سنا تا 'جواس نے اینے بزرگوں سے سنے تھے' دوسری قصص خاصہ جو کسی

مخصوص بڑے آ دمی کے سامنے بیان کئے جاتے تھے عہدِ صحابہ رہائی ہی میں قصہ گوئی کا رواج عوام کی دلچیسی کی وجہ سے بہت بڑھ گیا اور چونکہ قصے کذب آ میز بلکہ زیادہ تر ب بنیاد افسانے ہوتے تھے اس وجہ سے حضرت علی رہائی نے اپنے زمانہ میں قصہ گویوں کو مسجدوں میں بیٹھنے کی ممانعت کر دئ بجرحسن بصری رہائی کے کہ وہ سچائی کا خیال رکھتے تھے تا بعین

عہدِ صحابہ رہائی ہے بعد روایت تفسیر میں مندرجہ ذیل حضرات نے زیادہ شہرت پائی۔

عکرمہ مولے ابن عباس والتین جوان کے مخصوص ترین شاگرد بھی تھے۔ بیا پنے آقا لیمنی عبداللد والتین بن عباس نیز حضرت عائشہ اور ابوہریرہ وغیرہ والتین سے روایت کرتے ہیں۔105ھ میں وفات یائی۔

عطاء بن ریاح۔ بید حضرت عثان والنی اسامہ بن زید حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا ام سلمہ رضی اللہ عنہا ابوہریرہ والنی الدعنہا ابوہریرہ والنی الدعنہا ابوہریرہ والنی الدعنہا الم سلمہ رضی اللہ عنہا ابوہریرہ والنی الدعنہ البی میں۔ 114 ھیں۔ علماء مکہ میں فتو ہے کی ریاست انہیں پر منہی تھی۔ 114 ھیں وفات پائی۔ صحاک بن مزام خراسانی: بید حضرت ابن عباس والنی المن عمر والنی زید بن ارقم والنی اور انس بن مالک والنی سے روایت کرتے ہیں۔ ان کی تاریخ وفات 105 ھے۔ ماتم والنی اور ابن عمر والنی سے حاتم والنی اور ابن عمر والنی سے روایت کرتے ہیں۔ 95 ھیں عبی جیر کی بن میں جار والنی بن بوسف کے عمم سے قل کئے گئے۔ میں جار والنی بن جبیر: یہ بھی حضرت ابن عباس والنی کے گئے۔

شاگردہیں اورزیادہ انہیں سے روایت کرتے ہیں۔103 ھ میں مکہ میں عین سجدہ کی حالت میں وفات یائی۔

حسن بھری طالعی: بیدانس بن ما لک طالعی: جندب بن عبداللد طالعی: اور بعض دیگر صحابہ طالعی: سے روایت کرتے ہیں۔110ھ میں انتقال فرمایا۔

ربیج بن انس اورعونی وغیرہ۔اس طبقہ کےعلماءتفسیر میں متاز

ہیں۔امام بن تیمیدرحمة الله علیه کا قول ہے کہ تفسیر کاعلم زیادہ

ان کےعلاوہ امام مسروق زید بن اسلم ٔ قبارہ ٔ ابوالعالیہ ٔ

علماء مكه مين تفا جوحضرت ابن عباس بنالتيم كشا گرد تھ مثلاً عكرمهٔ مجابداورعطا' چراہل كوفه ميں جوحضرت ابن مسعود واليّنة كاصحاب من جيسي حسن بصرى والتينة اور مسروق وغيره-اس عهد میں اسرائیلیات میں بہت اضافہ ہوا' کیونکہ عوام کا رحجان ان کی طرف بڑھ گیا تھا اور وہ اس کوعلمی تحقیق سجھنے لگے تھے کہ قرآن میں جن انبیاء علیہم السلام اور اقوام کے قصص ہیں'ان کے متعلق مزید حالات کا پیتہ لگائیں۔اس لئے جزئی سے جزئی اور چھوٹی سے چھوٹی باتیں بھی دریافت كرنے لگے مثلاً سفينهُ نوح ملايقاً كى مقدار اور وسعت اس میں جن جان داروں کے جوڑے لادے گئے تھے ان کے اقسام حضرت ابراہیم ملاللہ کے قصہ میں چاروں پرندوں کے انواع حضرت خضرالي ك ذكر مين غاصب بادشاه كا خاندان اوراس بجيه کانام ونسب جس کوخضر علیلاً، نے قبل کیا تھا۔ حضرت موسیٰ ملایشا کے واقعہ میں ان کی بیوی کے متعلق تحقیق که وه حضرت شعیب ملیشا کی چھوٹی بیٹی تھیں یا بڑی۔ پھر یہ کہ انہوں نے آٹھ یا دس سال کی دونوں مرتوں میں سے

کون سی مدت بوری کی ۔ اصحاب کہف کے نام اوران کے کتے کے رنگ ونسل' غرض اسی قشم کی سینکٹر وں بلکہ ہزاروں امور کی بابت جن کوقر آن کریم نے لایعنی اور غیر ضروری ہونے کی وجہ سے جھوڑ دیا تھا' بحث وُفنیش کرنے لگے۔ یہی معلومات روایات کے ذریعہ سے پھیلیں اور جب تفسیریں مدون ہوئیں تو ان میں درج کی گئیں ۔ان روایات کا سب سے بڑا مرجع دو شخص ہیں ایک کعب بن ماتع جو یمن کے یہودی تھے۔حضرت عمر رُواللّٰہ کے زمانہ میں اسلام لائے اور مدینہ میں رہنے گئے۔ بیرکعب احبار کے نام سے مشہور ہیں۔ ان سے حضرت ابن عباس واللہ اور ابوہریرہ وٹاٹٹینہ کے توسط سے زیادہ روایتیں آئی ہیں۔ دوسرے وہب بن منبہ بہجی یمن کے یہودی مگر فارسی الاصل تھے۔ان کی وفات صنعاء میں 110ھ میں ہوئی۔ اسرائیلیات میں ان کا بڑا حصہ ہے۔علماء ثقات مثلاً ابن قتیبہ یا امام نووی وغیرہ نے ان کی کوئی روایت اپنی کتابول میں درج نہیں کی ۔ابن جریرطبری نے اگرچہ ان سے قطعی پر ہیز تونہیں کیا ہے۔ مگر بہت کم روایتیں کی ہیں۔لیکن تعلمی وغیرہ نے انبیاء علیہم السلام کے قصول میں زیادہ ترانہیں کی مرویات درج کی ہیں 🗗 یہاں اس حقیقت کا بھی ظاہر کر دینا ضروری ہے کہ اس زمانہ میں عرب کے ہر حصہ سے زیادہ یہودی ثقافت یمن میں شائع تھی۔ یہی وجہ ہوئی کہ وہاں کے اہل کتاب مسلمانوں سے اس قشم کی روایتین زیاد ہ منقول ہوئیں۔ ا تباع تابعين:

ا نبارے تا ہمین: اس طیقہ میں بالعموم حاملین روایت کی تعداد بہت

**0** فجرالاسلام ٔ صفحہ: 190

زیادہ ہوگئ۔ان میں سے جن کے نام تقبیر کے ساتھ مشہور ہوئے مسب ذیل ہیں:

عطاء بن دنیار متوفی 126 ہے مقاتل بن سلیمان متوفی 150 ہے سفیان ثوری متوفی 161 ہے وکیع بن الجراح متوفی 196 ہے سفیان بن عیدینہ متوفی 198 ہے نیز ابن جرت 'اسحاق 196 ہے سفیان بن عیدینہ متوفی 198 ہے نیز ابن جرت 'اسحاق بن راہو ہے آ دم بن ایاس' عبد الرزاق' اورامام ما لک وغیرہ اس طبقہ کے لوگول نے تفسیر میں کتا بیں بھی مدون کرنی شروع کیں' چنا نچہ تاریخول میں ان میں سے بعض تفاسیر کا ذکر ہے' مثلاً تفسیر ابن جرت تفسیر سفیان بن عینینہ تفسیر وکیع بن الجراح' تفسیر شعبہ تفسیر ابو بحر بن ابی شیبہ وغیرہ ۔ مگر سے سب کی سب ضائع ہو گئیں اور ان میں سے کوئی بھی امت کے ہاتھوں میں باتی نہیں رہی ۔

ان کا طریقہ یہ بیان کیا گیا ہے کہ اپنے شیون سے جو روایتیں قرآن کی تفییر میں سنتے ان کوالم بند کر لتیے تھے۔ بڑا حصہ اسرائیلیات کا ہوتا تھا، جس کی وجہ ہم پہلے ظاہر کر چکے ہیں۔ اس طبقہ میں ان روایات کے بطل کبیر ابن جرت کی ہیں۔ جن کی نسبت بعض ائمہ جرح وتعدیل نے تصری کی ہے کہ روایتیں وضع کرتے تھے ۔ یہ 80ھ میں اسلام لائے تھے اور 150ھ میں انتقال کر گئے۔ امام ذہبی نے لکھا ہے کہ روی الاصل تھے اور امام شافعی کا قول قل کیا ہے کہ ابن جری کے بیان نے 90 عورتوں سے متعہ کیا تھا گے۔ ابن خلکان کے بیان کے مطابق سب سے پہلی تفییر اسلام میں انہوں نے ہی مدون کی۔ تبع تا بعین کا سلسلہ دوسری صدی ہجری کے خاتمہ مدون کی۔ تبع تا بعین کا سلسلہ دوسری صدی ہجری کے خاتمہ مدون کی۔ تبع تا بعین کا سلسلہ دوسری صدی ہجری کے خاتمہ میں بہتری کے حاس کے بعد ان کے شاگر دوں کا زمانہ آتا

ہے۔اس عہد یعنی تیسری صدی ہجری میں تدوین کتب عام ہوگئ۔اسی میں صحاح ست کھی گئیں'جن میں تفسیر کی روایتیں کتاب التفسیر کے عنوان سے سورتوں کی ترتیب پرجمع کی گئی ہیں۔ان کا بھی عام انداز وہی ہے جوان کے اسا تذہ کا تھا' یعنی انہوں نے جستہ جستہ الفاظ و آیات قرآن کے متعلق متقد مین سے جوروایتیں سنی ہیں ان کو درج کر دیا ہے۔ یہ روایتیں بالعموم صحابہ کرام یاان کے تلامذہ کی ہیں' خال خال ہیں جورسالت آب صلی اللہ علیہ وسلم تک مرفوع ہیں۔کتب سورہ کے ایک یا دو صحاح ستہ کی تفسیروں کے بیہ ابواب اس قدر مختر ہیں کہ سی سورہ کے ایک یا دو صورہ کے ایک یا دو وقطوں اور کسی سورہ کی صرف ایک یا دو توں کے متعلق روایات درج کی گئی ہیں۔ اگر چہ یہ روایات قرآن کی تفسیر کے لئے نہایت اہمیت رکھتی ہیں' مگر توران سے ان کا کوئی گوشہ بھی سیرا بنہیں ہوتا۔

زیادہ تر اسی زمانہ یعنی تیسری صدی ہجری میں ائمہ جرح وتعدیل نے راویوں اور روایتوں کی تنقید کی تقییری روایات کا بڑا حصہ بوجہ ان کے روا ق کے ضعف کے مشکوک ثابت ہوا' کیونکہ ضحاک بن مزاحم' مقاتل بن سلیمان' ابو صالح مصری محمد بن سائب کلبی السدی محمد بن مروان' بشر بن عمار اور عوفی وغیرہ جن سے زیادہ تر یہ روایتیں آئی ہیں' جانچنے سے کمزور بلکہ بعض ان میں سے وضاع نکلے آ۔ جانچنے سے کمزور بلکہ بعض ان میں سے وضاع نکلے آ۔ میں پہلے کہہ چکا ہوں کہ صحابہ کرام راہ ہی ہیں حضرت علی بیان عباس ریا تھی کے نام سے تقسیر کی علی جانے اور عبداللہ بن عباس ریا تھی کے نام سے تقسیر کی

روایتین زیادہ آئی ہیں اور یہی رواۃ کی کمزوری کی وجہ سے

عام طور پر موضوع اور مجعول نکلیں جس کی وجہ یہ ہے کہ حضرت علی بڑائی کے شیعہ انہیں اقوال کو زیادہ احترام اور قبولیت کی نظر سے دیکھتے تھے جو ان کے نام کے ساتھ منسوب ہوں اس لئے شیعہ رواۃ بیشتر انہیں کے نام سے روایتیں کرتے تھے بلکہ جو بات ان کے ذہن میں الیمی آتی روایتیں کرتے تھے بلکہ جو بات ان کے ذہن میں الیمی آتی حص جس سے حضرت علی بڑائٹی کار تبہ ظاہر ہواس کو بھی انہیں کی طرف منسوب کر دیتے تھے چنانچیا بن ابی جمرہ نے روایت کی ہے کہ حضرت علی بڑائٹی نے فرمایا کہ میں اگر چاہوں تو صرف فاتحہ کی تفسیر سے ستر اونٹوں کا بوجھ تیار کر دوں وضع کی ہے کہ حضرت علی بڑائٹی کے نام سے حوروایات کی گئی ہیں ان کی کل تعداد 686 ہے جن میں جوروایات کی گئی ہیں' ان کی کل تعداد 686 ہے جن میں صحیح ہیں ہے۔

حضرت ابن عباس را پہنے جن کی نسل سے خلفاء عباسیہ سے مقربین بارگاہ کا مخصوص موضوع سے قیے قر آن کریم کی کوئی آیت بلکہ کوئی لفظ خالی نہ ہوگا جس کی تفسیر میں ان سے روایت نہ کی گئ ہو۔ ان کی کل روایتوں کی تعداد 1660 ہے گے جن میں سے امام شافعی کے قول کے مطابق زیادہ سے زیادہ سوایسی ہیں جو تھے مانی گئ ہیں گو

ابن عباس سے روایت کے جتنے طرق ہیں' ان میں سب سے معتبر طریقہ'' ابن صالح عن علی بن ابی طلحہ عن ابن عباس' ہے' مگر جملہ حفاظ حدیث کا اجماع ہے کہ علی بن ابی طلحہ کی لقاء حضرت ابن عباس سے ثابت نہیں ہے۔ وہ جو پچھ

ان کے نام سے کہتے ہیں دراصل مجاہد اور سعید بن جبیر کی روائیں ہوتی ہیں۔ دوسرا طریق جس کو محدثین نے شیخین لا یعنی امام بخاری اور مسلم کی شرط کے مطابق تسلیم کیا ہے۔ قیس عن عطاء بن السائب عن سعید بن جبیرعن ابن عباس ہے۔ گر اس سلسلہ سے صرف چند ہی روایات ہیں۔ باقی دوسر سے تمام طرق مجروح ہیں۔ جو یبرعن ضحاک سخت ضعیف سلسلہ ہے۔ ابن جربح نے جو کچھ روایت کیا ہے اس کی صحت کا خیال ہی نہیں رکھا۔ کبلی کی روایت سب سے زیادہ کمزور ہوتی ہیں اور اسکے ساتھ جب مروان بن محد بھی شامل ہو جائے تو پیسلسلہ سرتا یا کذب ہوجا تاہے ۔

یمی وجوہات ہیں جن کی بناء پربعض اکابرائمہ نے تفسیری روایتوں کی صحت کا سرے سے انکار ہی کر دیا۔ چنانچہ امام احمر "بن حنبل کا جو جرح و تعدیل کے امام اور بخاری "ومسلم" کے استاد ہیں ، قول ہے کہ تین کتابیں ہیں جن کی کوئی اصلیت نہیں مغازی ملاحم اورتفسیر ق

ہر چند کہ امام موصوف کے اس قول میں تاویل کی گنجائش نہیں ہے کہا ہے ان کی مرادیہ ہے کہ بیشتر حصہ ان روایات کا نا قابل اعتماد ہے۔غالباً اس تاویل سے ان کا منشایہ ہے کہ ائمہ حدیث نے جن تفسیری روایتوں کو اصول حدیث کے مطابق صحیح قرار دیا ہے وہ اس سے مشتنی ہیں مگر حقیقت یہ ہے کہ جوروایتیں صحیح قرار دی گئی ہیں ان میں بھی تنقید کی ضرورت ہے مثلاً قرار دی گئی ہیں ان میں بھی تنقید کی ضرورت ہے مثلاً القناطیر المقنطر ہ کی تفسیر میں امام حاکم نے حضرت انس رٹائین

سے روایت کی ہے کہ قنطار ایک ہزار اوقیہ کا ہوتا ہے اور ابن ماجہ میں حضرت ابو ہریرہ والٹین سے مروی ہے کہ بارہ ہزار اوقیہ کا۔ ظاہر ہے کہ ان دونوں میں سے صرف ایک ہی سیجے ہو سکتی ہے مگر محدثین نے دونوں کو سیجے کہا ہے ۔ مکمل تفسیریں:

تیسری صدی ہجری کے اواخر اور چوتھی صدی ہجری میں پورے قرآن کی تفسیریں کھی گئیں' مثلاً تفسیرابن جریر طبري متوفى 310 ه تفسير ابن مندرمتو في 318 هـ تفسير بن ابي حاتم متو في 327ھ ُ تفسير امام حاكم متو في 359ھ ُ تفسير بن حیان متوفی 369ھ وغیرہ ان میں سے ہرایک نے صحابہ رہائی ہے' تابعین اور ان کے بعد کے علماء سے روایات درج کی ہیں خودا پنی طرف سے کوئی بات نہیں کا سے ہے۔ بجز ابن جریرطبری کے جن کا طریقہ یہ ہے کہ وہ ہر آیت کونقل کرنے کے بعداس کے ایک ایک لفظ کے معانی لکھتے ہیں۔ متقدمین کے جواختلافات ہوتے ہیں ان کواسناد کے ساتھ درج کرتے ہیں کھرخودان میں سے ایک کوتر جیج دے کراس کے وجوہ لکھ دیتے ہیں۔الفاط سے گذر کرآیات کے مفہوم کے متعلق بھی ان کا روپہ بعینہ یہی ہے ۔ کہیں کہیں استنباط مسائل اور وجوہ اعراب سے بھی بحث کرتے ہیں۔الغرض ان کی تفییر اسلام میں پہلی تفسیر ہےجس میں مولف نے اپنی د ماغی کوشش اور ذہنی کاوش ہے بھی کام لیا ہے اور ہرموقع پر اس کی شخصیت نظر آتی ہے۔ دراصل ان کی تفسیراس کل قرآنی علم کا مجموعہ ہے جواس وقت تک علماء اسلام کے باس تھا۔ امام نووی نے لکھا ہے کہ امت کا اجماع ہے کہ ابن جریر

طبری جیسی تفسیر کسی نے نہیں لکھی۔ امام ابو حامد اسفر اکینی کا قول ہے کہ اگر کسی نے چین تک کا سفر کر کے بھی تفسیر طبری کو حاصل کر لیا تو کوئی بڑی زحمت نہیں اٹھائی ● آج روئے زمین پر پور نے قرآن کی سب سے پہلی تفسیر یہی ہے نیدام التفاسیر بولی جاتی ہے کیونکہ زمانہ مابعد میں جبتی تفسیر یں لکھی گئیں سب کی سب اسی سے ماخوذ ہیں۔ اس میں خرابی صرف یہ ہے کہ رطب و یابس ہر شم کی روایات درج کر دی گئی ہیں کیکن چونکہ سند ہر روایت کی اس کے ساتھ ہے اس وجہ سے جانچنا نہایت آسان ہے۔ امام ابن تیمیہ کے شاگرد و شید حافظ ابن کثیر نے اس کا خلاصہ اور شقیح کر کے اپنی تفسیر رہے ہے کہ رہے ہیں۔ اسی کا خلاصہ اور شقیح کر کے اپنی تفسیر میں ہوت کی ہی

علمی تفسیری<u>ں</u>

اب تک جس قدر تفسیری کھی گئی تھیں 'وہ خالص منقولی تھیں' یعنی روایات کا مجموعہ' لیکن چوتھی صدی ہجری میں مسلمانوں میں مختلف قسم کی علمی تحریکات پیدا ہوگئی تھیں۔ صرف ونحو' بلاغت و معانی' فقہ واصول' منطق وفلسفہ' کلام و تضوف وغیرہ کا عام رواج ہو چکا تھا۔ ان علوم کے حاملین نے جوتفسیریں کھیں' ان میں بیشتر اپنے فنی زاویہ نظر سے الفاظ و آیات کی تشریح میں بحثیں شروع کیں اور روایات کے ساتھ ساتھ اجتہاد کا دروازہ بھی کھول دیا۔ علاوہ بریں نئے نئے نہ ببی فرقے بھی پیدا ہو گئے شے ان اہل مذاہب نئے نئے نہ ببی فرقے بھی پیدا ہو گئے شے ان اہل مذاہب نئے سے مطابق آیات کی میت کثرت ہو تفسیریں کیں' جن کی وجہ سے اختلافات کی بہت کثرت ہو گئی اور تفسیروں کی نوعیتیں متعدد ہو گئی' مثلاً زجاج اور کسائی

اس کی جزئیات کامدار ہو <sup>©</sup>۔ شرا کط تفسیر:

متاخرین نے مفسر کے لئے کم سے کم پندرہ علوم جاننے کی شرط لگائی ہے۔ لغت اشتقاق صرف نخو معانی 'بیان 'بدیع' قرائت کلام (اصول دین) اصول فقهٔ اسباب نزول فقص ناسخ ومنسوخ 'فقه اور حدیث گے۔

لیکن بیام غورطلب ہے کہ بیتمام علوم مسلمانوں میں دوسری بلکہ تیسری صدی ہجری میں رائج ہوئے ہیں جس سے پہلے ہی قرآن کریم کوحضرات صحابہ رائج ہوئے ہیں اور تبع تابعین صحیح اور بہتر طریقہ سے سمجھتے رہے بلکہ اگر غور سے دیکھا جائے تو ان علوم مشروطہ کا م آخذ خود قرآن ہے اسی سے علماء نے ان کو نکالا ہے پھر بیڈہم قرآن کے لئے شرط کیوکر قرار دیئے جاسکتے ہیں۔غالباً ان لوگوں کا مقصد جنہوں کے ان علوم کوشر طگر دانا ہے بیہوگا کہ ان سے فہم قرآن میں مددماتی ہے ورنہ ان میں سے اکثر تو قیاسی علوم ہیں جن میں مددماتی ہے ورنہ ان میں اسے اکثر تو قیاسی علوم ہیں جن میں نظمی کے پہلو بھی نکل آتے ہیں۔ چنا نچہ وہ مفسرین جن کی تفسیروں کو کا مول کو مول کو مول کو میں اس کے اس کو کو کا میں اس کے اس کو کر واقف سے کیا بلکہ اپنی تفسیروں میں ان کے اصول کو مرعی بھی رکھتے ہے۔

امام ابن جریر طبری کے بعد جس قدر تفسیریں کھی گئیں ان کوکون شار کرسکتا ہے؟ صرف کشف الطنون میں جوایک کتب خانہ کی فہرست ہے نوسو تفسیریں نام بنام مندرج بیں ۔نواب صدیق حسن خال مرحوم نے اپنی کتاب اکسیر

وغیرہ نے جو صرف ونحو کے امام سے اپنی تفسیروں میں خصوصیت کے ساتھ لفظی تصرفات اور وجوہ اعراب سے بحثیں کیں ثغلبی اور ابن اثیر نے جن کو تاریخ کا ذوق تھا' فضص كي تفصيلوں كى طرف رجحان ركھا۔فقيہہ ابوالليث سمر قندی اور علامہ قرطبی نے فروعات فقہہ پر آیات سے استدلال میں توجہ صرف کی۔ ابومسلم اصفہانی اور زمخشری نے معتزلی عقائد کے اثبات کی کوشش کی۔اسفرائینی اور رازی نے اشعری اصول کے مطابق متکلمانہ بحثیں لکھیں' عبدالقاہر جرجانی اور ابو ہلال عسکری نے بلاغت ومعانی کے لطائف ظاہر کئے محی الدین ابن عربی اور واحدی وغیرہ نے تصوف کا رنگ بھرا اور شیعہ مفسروں نے آیات کو اینے مذہبی خیالات کےمطابق بنانے سے سروکاررکھا۔غرض اس وقت سے لے کرمفتی محمد عبدہ ٔ اورسرسیداحمد خال تک ہرز مانہ کی تفسیر اس زمانہ کی علمی بحثوں اور تحریکوں سے متاثر اور ہر فرقہ کی تفسیراس کے عقائدوخیالات کی آئینہ نظر آتی ہے۔

ان وجوہات سے اگر چہتفسیروں میں وسعت تو بہت پیدا ہوگئ کیکن بیجا تاویلات کا بھی راستہ کھل گیا اور اکثر فرقوں نے آیات قرآن کو اپنے خیالات کے مطابق اس طرح ڈھالنے کی کوششیں کیں 'جن کو معنوی تحریف کہنا ہجا ہے۔ اس بے اعتدالی کی سب سے بڑی وجہ بیہ ہوئی کہتفسیر کے اصول نہیں متعین کئے گئے۔ علماء اصول نے جو پچھ لکھا ہے وہ الفاظ کے استعال کے متعلق چند عام قیاسی قاعدے ہیں'جو بالکل ناکافی ہیں۔ علامہ فناری نے تصریح کی ہے کہ علم تفسیر میں بجر چند امور کے اصول مطلقاً نہیں ہیں'جن پر

\_*2*824

اس کے بعد جوتفسیریں لکھی گئی ہیں وہ زیادہ تر انہیں تفسیروں کا خلاصہ یا التقاط ہیں۔ ان کے نام گنانے کی ضرورت نہیں ہے۔ البتہ ان چند تفسیروں کا ذکر ضروری ہے جوا پنی خصوصیات کے لحاظ سے امتیاز رکھتی ہیں۔ ان میں سب سے مقدم ابن جریر طبری کی تفسیر ہے 'جس کی مخضر کیفیت ہم لکھ چکے ہیں۔ ہرز مانہ میں اہل علم اسی کوسب سے بہتر تفسیر سلیم کرتے چلے آئے ہیں' گویا تشریح قرآن کے بہتر تفسیر سلیم کرتے چلے آئے ہیں' گویا تشریح قرآن کے لحاظ سے وہی پہلی تفسیر ہے اور وہی آخری تفسیر آج تک کوئی تفسیر اس کے رتبہ کی نہیں لکھی جاسی۔

دوسری تفسیر جس نے علماء ادب میں شہرت حاصل کی کشاف ہے اس کے مولف علامہ زمحشری بلاغت ومعانی کے امام مخصر انہوں نے اسی نوعیت سے یہ تفسیر کسی الیکن زیادہ زور پہلے ہی پارہ کی تفسیر میں صرف کردیا ہے مگر آسمیں اپنی فن دانی کا جومظا ہرہ کیا ہے وہ بے نظیر ہے۔

تیسری تفسیر جو علاء معقول میں مقبول ہوئی' امام فخرالدین رازی کی تفسیر کبیر ہے' اس میں طویل الذیل فخرالدین رازی کی تفسیر کبیر ہے' اس میں طویل الذیل فلسفیانہ بختیں ہیں۔ بیاس زمانہ میں لکھی گئی جب عالم اسلام میں منطق' فلسفہ اورعلم کلام زیادہ رائج تھا' اس واسطے بہت قدر کی نگاہوں سے دیکھی گئ کیکن اہل منقول نے اس کو پسند نہ کیا' کیونکہ علاوہ اس کے کہ اس میں بعض باتیں ان کے قدیم خیالات کے مطابق نہ تھیں' ان کو آیات کے ساتھ ان منظم انہ مباحث کا جوان کے تحت میں لکھے گئے ہیں' ربط نظر شامیر میں سب کچھ ہے بجر تفسیر کے۔''

میں اس سے بھی زیادہ تفسیریں گنائی ہیں۔اگر دنیا کے تمام کتب خانوں کی فہرستیں دیکھ کران کی تعدادکھی جائے تو آج بھی یقینا کئی ہزار تک پہنچے گی۔اس موقع پر بہتر تیب زمانہ چند شہور تفسیروں کا نام کھنا غیر مناسب نہ ہوگا۔

چۇھى صدى بهجرى ميں تفسير ابوالحن اشعرى امام ابال سنت متو فى 388 ھ اس سنت متو فى 380 ھ اس كانام استغنا فى علوم القرآن ہے اور ايک سوبيس جلدوں ميں ہے تفسير خلف بن احمدوالی سيستان متو فى 99 8 ھ ئيسير خلف بن احمدوالی سيستان متو فى 99 8 ھ ئيسير ہے۔ سجستانی کے نام سے مشہور ہے اور سب سے بڑى تفسير ہے۔ يانچو يں صدى بهجرى ميں تفسير ابن فورک متو فى 406 ھ تفسير ابن ابو طالب مكى متو فى 7 3 4 ھ تفسير امام ماوردى متو فى 450 ھ تفسير امام ماوردى متو فى 450 ھ تفسير امام ماوردى متو فى 450 ھ تفسير امام ماوردى

چھٹی صدی ہجری میں تفسیر امام غزالی متوفی 505 ہے جس کانام یا قوت التاویل ہے اور چالیس جلدوں میں ہے تفسیر امام بغوی محی السنتہ متوفی 16 کھ تفسیر کشاف جار اللہ زمحشری متوفی 524 ہے تفسیر امام ابن الجوزی بغدادی متوفی 597 ھ۔

اسفرائيني متوفى 471 هـ تفسير امام الحرمين استاد امام غزالي

متو فی 478ھ تفسیر راغب اصفہانی متو فی 500 ہجری۔

ساتویں صدی ہجری میں تفسیر امام رازی متوفی 602ھ تفسیر شیخ محی الدین ابن عربی متوفی 628ھ تفسیر سخاوی متوفی 643ھ تفسیر بیضاوی متوفی 682ھ۔

آ ٹھویں صدی ہجری میں تفسیر خازن شیخ علا وَالدین علی بن مجمد بغدادی متوفی 725ھ تفسیر بحرالمحیط ابوصیتان اندلی۔ نویں صدی ہجری میں تفسیر علامہ مجدالدین فیروز آبادی صاحب قاموں متوفی 817ھ تفسیر امام بلقینی متوفی

امام رازی نے ربط آیات کی طرف بھی جا بجا
اشارات کئے ہیں۔ گر ہر جگہاں کا خیال نہیں رکھا۔ ان کے
بعد علامہ شرف الدین ابوالفضل متو فی 655ھ نے اپنی تفسیر
میں جوہیں جلدوں میں ہے اور تفسیر مر لیی کے نام سے مشہور
ہے ہر ہر آیت کے باہمی ربط اور اس کے وجوہ کو تفصیل کے
ساتھ بیان کرنے کی کوشش کی۔ اسی عنوان پرشنج علی مہائی
متو فی 825ھ نے جن کا مزار جمبئی میں زیارت گاہ ہے' اپنی
تفسیر تبھیر الرحمن کھی۔ پھرشنج ابراہیم بقاعی متو فی 885ھ
نے تفسیر بقاعی تالیف کی' جو فی الجملہ اس سے بہتر سمجھی گئی۔
اس آخری زمانہ میں مولا ناحمید الدین فراہی بھی ربط آیات
کے عنوان سے تفسیر نظام الفرقان عربی زبان میں لکھ رہے
سے جوان کے انتقال کر جانے کی وجہ سے پوری نہ ہوسکی۔
صرف اس کے بعض اجزاء شاکع ہوئے ہیں۔

آیات کے علاوہ سورتوں کی ترتیب اوران کے باہمی تناسب پرشخ ابو حیان نے اپنی تفسیر البر ہان فی مناسبۃ ترتیب سورالقرآن کھی ہے۔ شخ ابوالفیض فیضی اکبرآ بادی متوفی 1004ھ کی تفسیر سواطع الالہام کسی معنوی خوبی کے لخظ سے نہیں 'بلکہ صرف اس وجہ سے قابل ذکر ہے کہ غیر منقوط الفاظ میں کھی گئی ہے۔

موجودہ دور میں شیخ جو ہری طنطاوی کی تفسیر مغربی علوم کو پیش نظر رکھ کر کھی گئی ہے 'لیکن علمی لحاظ سے بہترین تفسیر شیخ محمد عبدہ کی ہے جس کی شیخ محمد عبدہ کی ہے جس کی شیمیل ان کے شاگر در شید علامہ سید رشید رضا' مدیر رسالہ''المناز'' مصر کر رہے تھے' مگر افسوں ہے کہ ابھی نہیں پہنچے تھے کہ سید

صاحب موصوف انتقال کر گئے اور یہ مفید تفییر ناتمام رہ گئی۔
نصاب درس کے لئے علماء اہل سنت کوصحت مفہوم اور
اختصار دونوں کا لحاظ رکھتے ہوئے سب سے بہتر تفییر جلالین ملی جونصف قر آن تک شیخ جلال الدین محلی متوفی 864ھ ملی جونصف شیخ جلال الدین سیوطی متوفی 911ھ کے کلاص ہوئی ہے۔ اسی قسم کی مختصر تفییر مدارک بھی ہے جوعلامہ نسفی کی تالیف ہے اور بعض مدارس میں پڑھائی جاتی ہے۔ تفییر بیضاوی کا ابتدائی حصہ سورہ بقرہ تک بھی پرانے مدارس میں پڑھا دیا جاتا ہے۔ بیضاوی دراصل تین اہم علمی تفاسیر کا خلاصہ ہے۔ جہاں تک معانی و بیان کا تعلق ہے کشاف خلاصہ ہے۔ جہاں تک معانی و بیان کا تعلق ہے کشاف طائف تفسیر راغب اصفہانی سے ماخوذ ہے۔ متعلمانہ بحثیں تفسیر کبیر رازی سے اور حقائق و طائف تفسیر راغب اصفہانی سے اور حقائق و

علوم قرآن:

جب سے ملمانوں میں مختف علوم کا رواج ہوا ای وقت سے اہل فن نے قرآن کے ایک ایک شعبہ پرجداگانہ بحثیں شروع کیں اور ان کے متعلق کتا ہیں تصنیف کرنے لگے۔ مثلاً لغات القرآن اعراب القرآن بدائع القرآن فقص القرآن ادکام القرآن اعراب القرآن وغیرہ علامہ جلال الدین سیوطی نے الاتقان فی علوم القرآن میں ان علوم کی اسی انواع کا شار کیا ہے اور ان کے اوپر جو شہور تصنیفیں کی اسی انواع کا شار کیا ہے اور ان کے اوپر جو شہور تصنیفیں میں ان کو گنا یا ہے کیکن دراصل ان انواع کی تعداد اس سے جس پر تصانیف کے انبار ہیں۔ مثلاً الفاظ القرآن اس پر جس پر تصانیف کے انبار ہیں۔ مثلاً الفاظ القرآن اس پر جس پر تصانیف کے انبار ہیں۔ مثلاً الفاظ القرآن اس پر جس پر تصانیف کے انبار ہیں۔ مثلاً الفاظ القرآن اس پر جس پر تصانیف کے انبار ہیں۔ مثلاً الفاظ القرآن اس پر جس پر تصانیف کے انبار ہیں۔ مثلاً الفاظ القرآن اس پر جس پر تصانیف کے انبار ہیں۔ مثلاً الفاظ القرآن کی ہیں جن

میں سے ابوعبیدہ ابوعمر و زاہدا و رابن درید کی کتابیں مشہور ہیں ان سب کا مجموعہ العزیزی کی کتاب ہے جس کو انہوں نے اپنے استاد ابو بکر ابن الا نباری کی معیت میں پورے پندرہ سال کی محنت میں تیار کیا ہے۔ آخر میں راغب اصفہانی نے مفردات القرآن کھی جو الفاظ قرآن کے متعلق سب سے مفردات القرآن کھی جو الفاظ قرآن کے متعلق سب سے مفید کتاب تسلیم کی گئی ہے۔

اسی طرح اعجاز القرآن پرامام خطابی رمانی نرملکانی فخرالدین رازی ابن ساقد اور ابوبکر با قلانی کی کتابیں ہیں۔
اس زمانہ میں مصر کے نامور ادیب مصطفی صادق رافعی نے اپنی کتاب آداب العربیہ کی دوسری جلد پوری اسی عنوان پر کصی ہے جوسب سے بہتر جامع اور دکش تصنیف ہے علی بذا اقسام القرآن امثال القرآن متشابهات القرآن مبہمات القرآن بلکہ آیات الفاظ اور حروف قرآن کی تعداد مبہمات القرآن بلکہ آیات الفاظ اور حروف قرآن کی تعداد وغیرہ تک کوئی عنوان الیانہیں ہے جس پر تصنیفیں نہ ہوں۔ بہال تک کہ خواص القرآن لیمنی آیات سے تعویذات عملیات اور نقوش وغیرہ پر بھی تمیمی امام غزالی اور یافعی وغیرہ نے کتابیں لکھ ڈالی ہیں۔

قرآنی علوم پریہ کتابیں مفسروں کے لئے کارآمد ذخیرہ ہیں جن سے وہ اپنی تفسیروں میں مدد لیتے ہیں۔ نقائص تفسیر

گذشتہ صفحات میں ان خرابیوں کی طرف جوتفسیروں میں واقع ہوئیں ضمناً اشارات کئے گئے ہیں۔اب میں ان کے بڑے بڑے نقائص کو قصیل واربیان کر دیتا ہوں۔ (1) سب سے پہلانقص ہے ہے کہ ان مفسرین نے قرآن کی تشریح کے اصول مقرنہیں کئے۔علماء اصول نے

جوقواعد لکھے ہیں اول تو وہ مخصوص قر آ<sup>ن فہ</sup>می کو پیش نظر رکھ کر نہیں مرتب کئے گئے ہیں' بلکہ عام ہیں اور زیادہ تران کا تعلق الفاظ سے ہے دوسرےان کی بنامحض قیاس پر ہےجس میں ہرنقطہ پراختلاف کی گنجائش اور غلطی کا احتمال ہے تیسر ہے۔ وه صرف چند قاعدے ہیں جو بالکل نا کافی ہیں۔زمانہ مابعد میں امام ابن تیمیہ نے جوتر جمان القرآن کے لقب سے مشہور تھے اس ضرورت کومحسوس کر کے اصول لکھنے شروع کئے' مگر نامعلوم وجوہ سے صرف تمہید ہی لکھ کررہ گئے آخری زمانہ میں شاہ ولی الله مرحوم دہلوی نے اصول تفسیر میں ایک رسالہ فوز الکبیر لکھا ہے کیکن اس میں صرف بعض ایسے مطالب کی مختصرتشریحات ہیں جن سے نہم قر آن میں مددل سکتی ہے ان کواصول نہیں کہا جاسکتا کیونکہ وہ محد و دضوا بطنہیں ہیں' جن سے کوئی مخصوص طریقة تفسیر کامتعین ہو سکے' بلکہ وہ شاه صاحب کے نبم قرآن کی نوعیت کوظا ہر کرتی ہیں اور بس۔ الغرض تفسير قرآن كے اصول قطعاً مرتب نہيں ہوسكے ہیں' حالانکہ سب سے پہلا کام یہی تھا'اس لئے بیتمام تفاسیر جو<sup>لکھ</sup>ی گئ ہیں<sup>، کسی علمی یا عقلی اصول پر مبنی نہیں ہیں چنانچہ</sup> ایک متازمفسر علامه فناری کا قول نقل کرچکا ہوں کہ''تفسیر کے لئے بجز چند معمولی قاعدوں کے اصول مطلقاً نہیں ہیں جن يراس كي جزئيات كامدار مو " (مرأة التفسير صفحه: 8) (2)ان مفسروں نے قرآن کی تفسیر کا جوطریقہ رکھا ہے وہ وہی ہے جس کے مطابق کسی انسانی کتاب کی تشریح کی جاتی ہے کینی فاتحہ سے شروع کر کے ایک ایک آیت کی

سلسله وارتفسير لكصة حلي جات بين اورخاتمه تك يهنجا دية

ہیں۔اس طرح آیات اورالفاظ کےمعانی کی شرح توضرور

20

اورا پنی تفسیروں میں ان روایات کو بلااسناد کے قتل کرنے لگئ جس کے باعث عوام میں ان کی حیثیت مسلمات کی سی ہوگئی اور بہت می آیتوں کی غلط تفسیریں امت میں رائج ہو گئیں۔ یہی سبب ہے کہ جس قدر تفاسیر کی کثرت ہوتی گئی اسی قدر مسلمانوں کوفر آن کریم کی اصلی او صحیح تعلیم سے بعد ہوتا گیا۔ (4) ایک خاص شکایت بیہ کے کہ ان تفسیر نگاروں نے خودا پنے د ماغول سے بہت كم محنت لى ہے الامشاء الله زيادہ تر متقد مین ہی کی باتیں اور روایتیں نقل کرتے چلے آئے ہیں بعض بزرگ تواس قسم کے گذر ہے ہیں' جنہوں نے اپنی تفسيريم محض ثواب كا ذخيره اور جنت كا ذريعة بمجهر كركهي بين لِعِنى تَقر بِأَالِي اللهُ خدام قر آن مِين داخل ہو گئے 'بحاليكه ان كي تفسيروں ميں کوئي چيزايين نہيں ملتي'جس پرکسي طالب قرآن کی زبان سے ان کے لئے مغفرت کی دعا نکلے' یا جو بوجھا پنی تصنیف کاوہ پڑھنے والوں پرڈال گئے ہیں اس کی کوئی تلافی ہو سکے۔ بیشتر اسی قسم کی تفسیریں تھیں' جومعدوم یا متر وک ہو كئين كونكه بيحقيقت ہے جس كوقر آن نے سكھلايا ہے كه وَامًّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَهْكُثُ فِي الْأَرْضِ ا (13:17)وہی چیز دنیا میں رہے گی جولوگوں کے لئے نفع رساں ہوگی۔

جن لوگوں نے دماغ سے کام لیا ہے ان میں سے اکثر ایسے ہیں جنہوں نے اپنے اپنے خاص خاص عقیدوں کوموقع بے موقع قر آن کے ذریعہ سے پیش کرنے کی کوشش کی ہے اور بعض نے محض جدت طبع دکھائی ہے مثلاً ابن فورک نے حضرت ابراہیم ملیلا کے قول لیطہ بن قلبی کی تفسیر میں

ہوجاتی ہے گرقر آن سمجھ میں نہیں آتا کیفی اس کی کوئی تعلیم حل نہیں ہوتی' اس لئے کہ اس کی تعلیمات اس ترتیب اور ربط کے ساتھ نہیں بیان کی گئی ہیں جس طرح انسانوں کی کتابوں میں بیان کی جاتی ہیں' بلکہ اس کی ہر تعلیم متعدد سورتوں اور آیتوں میں اس کے طول وعرض میں بتدریج اتاری گئی ہے۔ تاوقتیکہ کسی خاص مسکلہ کے متعلق تمام تعلیمات متفرق سورتوں سے نکال کر جمع نہ کر لی جائیں اور ان کوشیح ترتیب کے ساتھ مرتب نہ کیا جائے' اس مسلد کی يورى قرآ نى تعليم ہر گرسمجھ میں نہیں آ سکتی'لہذاان تفسیروں نیز ترجموں سے جوسلسلہ بسلسلہ آیات کے ساتھ چلتے ہیں ، قرآنی تعلیمات کی توضیح نہیں ہوسکتی ۔ فہم قرآن کے لئے ان تفسیروں کی نوعیت تقریباً وہی ہے جوفن طب میں کتب مفردات کی ہے جن میں حروف تہی کی ترتیب کے ساتھ دواؤں کے نام خواص آ ثار اور بدل وغیرہ لکھ دیئے جاتے ہیں۔ظاہر ہے کہ کوئی شخص ان کو پڑھ کرطبیب نہیں ہوسکتا۔ بجنسہٰ اسی طرح ان تفاسیر وتراجم کے مطالعہ سے بھی کوئی شخص حقائق قرآنی کاعالم نہیں ہوسکتا۔

(3) اکثر تفاسیر میں آیات و الفاظ کی تشریحات روایات سے کی گئی ہیں اور تفسیری روایات کی بابت ہم لکھ چکے ہیں کہ ان کا بڑا حصہ خود محدثین کے نزد یک موضوع ہے چنا نچہ امام احمد بن منبل نے جن کے اوپر حدیث کی امامت منہی ہوئی کہد یا ہے کہ تفسیری روایتیں تمام تر ہے اصل ہیں۔ قصص میں اسرائیلیات لائی جاتی ہیں جو بیشتر نا قابل اعتبار ہیں یہی حال اسباب نزول کی روایتوں کا ہے۔قدیم مفسروں نے ان روایتوں کا ہے۔قدیم مفسروں نے ان روایتوں کے سے جے اور

الکتب کی تفیر میں بعضوں نے کہا ہے کہ سجل
الکتب کی تفیر میں بعضوں نے کہا ہے کہ سجل
آخضرت عَلَیْم کے کا تب کانام تھا۔ حالانکہ تمام ائمہ حدیث
وتاری مفق ہیں کہ اس نام کا کوئی صحابی نہیں ہے یامر ج
البحرین کی تفیر علی و فاطمہ اور لولو والبرجان کی تفیر
حسین رضی اللہ عنہم یاالصابرین والمد قین والصادقین
والقانتین والمنفقین والمستخفرین کی تفیر میں
صابر سے مراد رسول اللہ عَلَیْم مُنفقین سے عَمان غَن عَلَیْم وَالله منفقین سے عَمَان غَن عَلَیْم وَالله منفقین سے عَمَان غَن عَلَیْم وَالله منفقین سے عَمْان غَن عَلَیْم وَالله منفقین سے عَمْان عَلَیْم وَالله منفقین سے عَمْان غَن عَلَیْم وَالله وَالل

(5) یہ مفسرین بالعموم قرآن میں نسخ کے قائل ہیں ' چنانچہ بہت ی محکم اور یقین آیتوں پر بھی نسخ کے احکام لگاتے چلے جاتے ہیں' بلکہ جن لوگوں نے ناسخ اور منسوخ پر کتابیں کسی ہیں' ان کی تو کوشش یہی معلوم ہوتی ہے کہ جس قدر ہو سکے نسخ دکھلا ئیں ۔ ان کے بیان کے مطابق نصف بلکہ اس سے بھی زیادہ احکامی آیات منسوخ ہیں' غرض اس نسخ کے عقیدہ نے بھی تفسیروں کے اندرایک عجیب پیچیدگی پیدا کر دی ہے۔

(6) بيه مفسرين بهت مى آيتوں كى تفسير ميں متعدد معانی اور مختلف اقوال نقل كرتے ہيں مثلاً غير المغضوب عليهم ولا الضالين كى تفسير ميں دس قول ہيں والفجر وليال عشركى متعدد تفسيريں ہيں وشاهد و مشهود كى شرح ميں كى باتيں كهى گئ ہيں اصحاب الاخذو كى تفسير ميں شرح ميں كئ باتيں كهى گئ ہيں اصحاب الاخذو كى تفسير ميں

کھتے ہیں کہ وہ اہل فارس تھے یا یمن کے باشندے تھے یا حبثی یا نجرانی یا شامی تھے گے۔ الغرض سینکڑوں الفاظ و آیات ہیں جن کی کئی گئی تفسیریں یا 'یا کر کے کھتے چلے جاتے ہیں اور کسی ایک بات کو جزم ویقین کے ساتھ بیان نہیں کرتے۔ان میں سے تھے مفہوم کے فیصلہ کی قوت خودان کے اندر مفقود ہوتی ہے حالانکہ تھے مفہوم ایک اور صرف ایک ہی ہوسکتا ہے۔ الی تفسیروں سے بجائے اس کے کہ آیات کی توضیح ہؤوہ اور مبہم ہو کے رہ جاتی ہیں۔

(7) ان مفسروں کو قرآنی حقائق کی جشجو کم اورغیر متعلق اورغیرضروری باتوں کی تلاش زیادہ رہتی ہے۔ جنت کا ذکر ہے تو اس کے پیالوں اور آ بخوروں کی تعداد کا شار اورکوشر اورطو بی کی پیائش کریں گے۔ دوزخ کے بیان میں اس کے طبقوں کی گہرائی اور سانپوں اور بچھوؤں کی درازی ناپیں گے۔ جنگ بدر میں فرشتوں کے نزول کی حقیقت سمجمانے کے بجائے ان کے چبرول گھوڑوں اور عماموں کے رنگ اوران کی سواری وحملہ وقتال کی کیفیت لکھیں گے۔ یا جوج و ماجوج کے تاریخی حالات بیان نہیں کریں گئ بلکہ کوئی لکھے گا کہان کے قداس درخت سے مشابہ ہیں' جوملک شام میں نظر آتا ہے اورجس کی بلندی ایک سوبیس گز ہوتی ہے اور کوئی کھے گا کہ ان کا ایک کان اوڑھنا ہے اور دوسرا بچھونا۔اگران چیزوں کا موقع نہیں یا نئیں گے تو فصاحت و بلاغت کی لطافتیں دکھلانے لگیں گے یا خیالی فلسفیانہ بحثوں میں الجھ جائیں گے۔

یہ سات بڑے بڑے عیوب واسقام جو میں نے

گنائے ہیں ان میں سے اکثر ایسے ہیں کہ موجودہ تفسیروں میں سے شاید ہی کوئی تفسیران سے خالی ہو۔ان کے علاوہ اگر ان تفاسیر کی چھوٹی جوٹی جزئی خرابیوں پر نظرڈ الی جائے تووہ حدوشار سے باہر ہیں۔

قرآن

یہ میں پہلے لکھ چکا ہوں کہ قر آن کامل اور کممل کتاب اور دین کامستقل دستورالعمل ہے۔وہ اس قدرواضح اورروش ہے کہ اللہ نے اس کونو رمبین کہا ہے۔

وَآنُوَ لُنَا الَّهِ کُمْ نُوْدًا اللّٰهِ بِیْنًا (4:174)
اورہم نے جگمگا تا نورتمہاری طرف اتارا۔
نورخود بھی روشن ہوتا ہے اور اردگرد کی چیزوں کو بھی
روش کر دیتا ہے۔ بہی حال قرآن کا ہے کہ وہ واضح ۔ کھلا ہوا
اور روشن ہے اور اپنے مطالب کی تشریح آپ کر دیتا ہے۔
اس کی تلاش کے لئے کسی دوسری روشنی کی ضرورت نہیں۔
جیسے آفناب کو چراغ سے نہیں ڈھونڈ ھا جاتا۔ وہ دین و دنیا
کے ان تمام حقائق کی جن سے انسان کو ہدایت ملتی ہے اور
قدیمی آسانی کہ تابوں کی تمام ابدی تعلیمات کی توشیح اور
تفصیل اپنے اندرر کھتا ہے۔

وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتْبَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَّرَحْمَةً وَّبُشْرَى لِلْمُسْلِمِيْنَ ﴿ (16:89)

لِّقَوْمٍ يُّؤْمِنُونَ (12:111)

بیقر آن کوئی بنائی ہوئی بات نہیں ہے بلکہ اس میں پہلی کتابوں کی تصدیق اور ہرشے کی تفصیل ہے اور ان لوگوں کے لئے جوالیمان لائے ہیں ہدایت اور رحمت ہے۔

الله وَلكِن تَصْدِيْقَ الَّذِيْ بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيْلَ الْكِتْبِ لَا رَيْبَ فِيْهِ مِنْ رَّبِّ الْعُلَبِيْنَ@(10:37)

اور بیقرآن ایسانہیں ہے کہ اللہ کے سواکوئی دوسرا
اس کو بنالے بلکہ بیا ہے سے پہلی کتابوں کی تصدیق
کرتا ہے اور الکتاب کی تفصیل ہے اس میں کسی قسم کا
شکنہیں ہے بیرب العالمین کی طرف سے ہے۔
آیت بالا میں' الکتاب' سے مرادعلم الٰہی ہے جس کو
قرآن نے جا بجااتی لفظ سے تعبیر کیا ہے۔

اَلَمْ تَعُلَمْ اَنَّ الله يَعُلَمُ مَا فِي السَّهَآءِ
وَالْارْضِ النَّ ذَلِكَ فِيْ كِتْبِ (22:70)
كيا تونهيں جانتا كه الله ان سب چيزوں كاعلم ركھتا ہے
جوآ سان وزمين ميں بيں بيشك ولكھي ہوئي بيں۔
اسی علم كو "كتاب مبين "فرما يا ہے۔
وَ تَعْلَمُ مُو اَ فِي الْهُ مَا وَالْهُ مَا وَالْهُ مِنْ مَا اللهِ عَلَمَ مَا اللهِ عَلَمُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلْمُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ع

وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَعْرِ ﴿ وَمَا تَسُقُطُ مِنَ وَّرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُبْتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَّلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتْبٍ مُّبِيْنِ (6:59)

وہ جانتا ہے جو پچھ شکی اور تری میں ہے اور کوئی پیتہ نہیں گرتا مگر وہ اس کا علم رکھتا ہے اور زمین کی 23

تاریکیوں میں جودانہ ہے اور جو کچھ خشک وتر ہےوہ سب کتاب مبین (علم الهی) میں ہے۔ اسی'' کتاب مبین'' کواللہ نے عربی قرآن بنایا۔ وَالْكِتْبِ الْمُبِيْنِ ﴿ إِنَّا جَعَلْنُهُ قُرُءْنَا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمِّرِ الْكِتْبِ لَدَيْنَا لَعَلِيُّ حَكِيْمٌ أَنْ (4-43:2) اور کتاب مبین شاہدہے کہ ہم نے اس کوعر بی قرآن بنایا تا کئم مجھؤاوروہ ہمارے یاس ام الکتاب میں بڑے رتبہ والا اور حکمت والا ہے۔ كتاب مبين صحيفه فطرت ہے اور ام الكتاب جو كتاب

مبین پرشامل ہے صحیفہ کا ئنات ہے جس کا دوسرا نام لوح محفوظ ہے۔ عالم فطرت فعل الہی ہے کتاب مبین علم الہی ہے اورقر آن کریم قول الہی ہےاوریہ تینوں متحد ہیں۔

جس طرح صحیفۂ فطرت کے حقائق کی وسعت بے یا یاں ہے اس طرح قرآنی حقائق کی بھی کوئی انتہانہیں ہے اورانسانی نسلیں ابدال آباد تک بھی ان کوختم نہیں کرسکتیں۔ یمی وجہ ہے کہ قرآن ہمیشہ کے لئے بنی نوع انسان کی ہدایت کانصاب مقرر کیا گیاہے۔

مزید توضیح کے لئے یہاں یہ بیان کر دینا ضروری ہے كه مصنوعات فطرت اورمصنوعات انساني مين اس قدر بديهي فرق ہے کہ ہرانسان بلاکسی قسم کے ریب اور شک کے ان دونوں میں امتیاز کر لیتا ہے۔مثلاً زمین۔ دریا۔ اور پہاڑ اور جنگل کود کیھ کرسب کو یقین کے ساتھ علم ہوجا تاہے کہ پی فطری چیزیں ہیں اورا گرز مین پرکوئی عمارت \_ یا پہاڑ میں کوئی بت یا دریامیں کوئی کشتی یا جنگل میں کوئی گاڑی نظر آئے تو ہر شخص بلا

تسی اشتباہ کے سمجھ جا تاہے کہ بیانسانی ساخت ہے۔ درخت پر سے گرا ہوا پتہ۔ گھاس سے جھڑا ہوا ایک تنكا\_چیونٹی کا ٹوٹا ہواایک یا وُں اور بھیڑ کا گرا ہواایک بال اگر سارے عالم کے ماہر اور کاریگر جمع ہوکر بھی بنانا چاہیں تونہیں بنا سکتے۔ یہی فرق اللہ کے کلام اور انسان کے کلام میں ہے۔ قُلُ لَّإِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى آنُ يَّأْتُوْا بِمِثْلِ هٰنَا الْقُرْانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمُ لِبَعْضٍ ظَهِيْرًا (17:88) کهه دے کدا گرسارے جن وانس اس بات پرمتفق ہوں کہ قرآن جبیبا کلام بنائیں تو بھی ویبانہیں بنا سکتے اگر چہوہ سب ایک دوسرے کے مددگار کیوں

کیکن معنوی حقائق چونکہ عقلی چیزیں ہیں اس کئے بیہ فرق سرکی آئھوں سے نظر نہیں آسکتا بلکہ دل کی آئکھوں ہے دیکھاجا تا ہے اور یہی امتیاز قر آن کاوہ زندہ معجزہ ہے جو جاودانی ہے اور اہل بصیرت پرسورج کی طرح نمایاں ہے جن لوگوں نے آیات الہی کا اقوال انسانی کے سامنے موازنہ کر کے اس کے اعجاز دکھانے کی کوشش کی ہے اللہ ہی جانتا ہے کہ وہ کس بے بصری میں مبتلا تھے۔

دوسرافرق مصنوعات فطرت اورمصنوعات انساني ميس یہ ہے کہ فطرتی اشیاء کے منافع اور تا ثیرات کی کوئی حدنہیں معین کی جاسکتی بلکہ ان کے متعلق جس قدر معلومات برطق جاتی ہیں اس قدران کے افعال وخواص معلوم ہوتے جاتے ہیں۔ بخلاف انسانی مصنوعات کے جوایک معین اور مخصوص غرض وغایت کے لئے بنائی جاتی ہیں اوران سے وہی نفع لیا بریں جیسا کہ ہم نے پہلے بیان کیا ہے بیروایات جن ذرائع سے آئی ہیں وہ اس قدر غیریقینی اور مشتبہ ہیں کہ قرآن جیسی قطعی اوریقینی چیز کی تشریح کا مداران کے اوپر رکھنا اس کی قطعیت کو کھونا ہے۔

ية خيال بهي كهاس زمانه مين جب آيات نازل موئي تھیں لوگ ان کے شان نزول سے واقف تھے اس کئے انہوں نے اچھی طرح ان کو مجھولیا دراصل قرآن کے متعلق اسی غلط تصور کا نتیجہ ہے کہ وہی ایک ہی زمانہ کی چیز ہے۔ قر آن کسی شان نزول \_موقع نزول یا واقعهٔ نزول کا پابند نہیں ہے اوراس کی ہدایات مخصوص زمان ومکان سے قطعاً وابست نہیں ہیں بلکہ بالاتر ہیں۔ ہماری تمام تفسیریں آغاز عہد سے اب تک یعنی امام ابن جریرطبری سے مفتی محمد عبدہ تک اسی قدامت پرستی کے نظریہ کے ماتحت اکھی گئی ہیں اوران کاانداز بھی شروع سے لے کرآج تک ایک ہی ہے یعنی وہ سلسلہ ہسلسلہ آیات کے ساتھ ساتھ چلتی ہیں۔اس طرح آیات اور الفاظ کی تشریح تو ضرور ہو جاتی ہے مگر قرآنی مسائل اور حقائق سمجھ میں نہیں آسکتے۔ کیونکہ وہ مسلسل نہیں بیان کئے گئے ہیں بلکہ مختلف سورتوں اور آیتوں میں پھیلے ہوئے ہیںاس لئے قرآن نہی کے لئے بیہ تفسیرین زیاده کارآ مذہبیں ہیں۔ان تمام تفسیروں کا مفید حصہ جو ہوسکتا ہے وہ تقریباً اسی قدر ہے جس کو راغب اصفہانی نے اپنی کتاب المفردات میں جمع کر دیا ہے۔ بقیہ جو کچھ ہے وہ سلف کی آیات ہمی کی تاریخ ہے اوربس۔ اس میں سے ہم صرف اسی قدر لے سکتے ہیں جوقر آنی تشریح کے مطابق نکل آئے۔

جاتا ہے جس کو پہلے سے مدنظر رکھ کروہ بنائی گئی ہیں۔ یہی کیفیت خالق اور مخلوق کے کلام کے مراتب کی ہے۔قرآن الله کا کلام ہے وہ کسی ایک ماحول۔ایک زبان یا ایک مکان کے لئے ہیں ہے بلکہ ہر ماحول ہر زبان اور ہر مکان کے لئے ہے تقائق فطرت کے متعلق جس قدرانسان کاعلم بڑھتا جائے گا'اسی قدر قرآنی حقائق بھی اس کی سمجھ میں آتے جائیں گے اور قر آن بھی فطرتی اشیاء کی طرح کسی زمانہ میں ختم ہوجانے والا اور تھک جانے والانہیں ہے۔ بخلاف انسانی اقوال کے کہان کے معانی محدود ہوتے ہیں اوران کی غرض معین۔ جولوگ یہ خیال رکھتے ہیں کہ عہد صحابہ مین قرآن بالكل سمجهليا كيااوراب بهم كوانهي كيفهم يرقناعت كرلينا جاسئ وہ قرآن کی حقیقت ہے آشانہیں ہیں۔صحابہ کرام رضوان التعليم كاعلم قرآني اس لحاظ سے افضل ہے كمانہوں نے اس ے عملی پہلو کو اختیار کیا اور جو کچھ سمجھا' یا آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو سمجھا یا اس کی بوری تعمیل کی اور حقیقت بیہ ہے کہ قرآن صرف نظری کتاب نہیں ہے بلک عملی بھی ہے اور اس کی ہدایتوں پر عمل کرنے ہی سے فلاح نصیب ہوتی ہے۔اس کئے صحابہ کا درجیملی لحاظ سے اس قدر انضل ہوا کہ ساری امت مل کربھی ان کے رتبہ کونہیں پہنچ سکتی۔ جولوگ فنہم قرآن كوان روايات ميں الجھانا چاہتے ہيں جوصحابہ كرام " ہے مروی ہیں وہ اس حقیقت کونظر انداز کر دیتے ہیں کہ قرآن کسی مخصوص ماحول کی کتاب نہیں ہے۔ اگر کسی ایک ز مانہ میں وہ بالکل سمجھ لی گئ توختم ہو چکی اور آئندہ کے لئے نصاب نہیں رہی لیکن وہ قیامت تک کے لئے دینی نصاب ہے اور ہرز مانہ میں نئی روشنی اس سے نکالی جاسکتی ہے۔علاوہ

اصول قرآن:

اب ہم خود قرآن کریم ہی سے فہم قرآن کے وہ اصول بیان کرتے ہیں جوہم نے اس سے اخذ کئے ہیں کیونکہ قرآن جیسا کہ ہم لکھ چکے ہیں مستقل کتاب ہے جواپنی کسی بات میں بھی دوسری کسی چیز کی مختاج نہیں ہے۔اسی لئے اللہ نے تھم دیا ہے کہ

اِتَّبِعُوْا مَا اُنْزِلَ اِلدِّكُمُ مِّنْ لَّبِكُمْ وَلَا تَتَبِعُوا مِنْ اُنْزِلَ اِلدِّكُمُ مِّنْ لَّبِكُمْ وَلَا تَتَبِعُوا مِنْ دُونِهَ أَوْلِيَا ءَ اللهِ (7:3)
اس كى بيروى كروجوتمهار برب كى طرف سيتمهارى طرف اتارا گيا اوراس كے سوا اولياء كى بيروى نهرو۔

(1)

قرآن فہمی کا اصل الاصول ہے ہے کہ اس کی بیان کی ہوئی جس حقیقت کی تفصیل مطلوب ہووہ قرآن ہی ہے نکالی جائے کیونکہ قرآن کی تفسیر اللہ نے اپنے ذمہ لی ہے۔

ثُمَّ اِنَّ عَلَیْنَا بَیّانَهُ ﴿ 75:19)

مُراس کی تشریح بھی ہمارے ذمہ ہے۔

کیراس کی تشریح بھی ہمارے ذمہ ہے۔

قرآن نے تصریح کر دی ہے کہ آیات قرآنی
ہیشتر محکمات ہیں۔ یعنی ان کے معانی قطعی اور متعین ہیں۔
تھوڑی می متشابہات ہیں جن کے حقائق انسان کی علمی دسترس
سے بالاتر ہیں مثلاً اللہ کی ذات صفات جنت دوزخ اور
میزان عمل وغیرہ جس کو مثیل اور تشہیہہ کے طور پر قرآن میں
ہیان کیا گیا ہے اور جن کی اصل حقیقت ہمھنے سے انسان اس
دنیا میں قاصر ہے۔ ان کے او پرصرف ایمان کا مطالبہ ہے نہ
کو عمل کا۔ اس وجہ سے ان کی تفصیل مطلوب نہیں ہے البتہ

محكم آيات جوام الكتاب اوراصل قرآن كهى گئى بين ان كى تفصيلات الله بى كى طرف سے كى گئى بين ۔ كِتْبُ أُحْكِمَتُ النَّهُ ثُمَّدَ فُصِّلَتْ مِنْ لَّكُنْ

كِتْبُ أَحْكِمَتُ الْنُتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتُ مِنْ لَكُنْ حَكِيْمٍ خَبِيْرٍ أَنْ (11:1)

یہ (مکمل) کتاب ہے جس کی آیتیں محکم بنائی گئ ہیں پھر حکمت اور خبرر کھنے والے اللہ کی طرف سے ان کی تفصیل کی گئی ہے۔ بیفصیل علم کے ساتھ کی گئی ہے۔

وَلَقَالُ جِئُنْهُمُ بِكِتْبٍ فَصَّلْنَهُ عَلَى عِلْمِ (7:52)

ہم ان کے پاس الی کتاب لائے جس کی تفصیل ہم نے علم کے ساتھ کی ہے۔ نے علم کے ساتھ کی ہے۔ پیفصیل اہل علم وہم کے لئے ہے۔ قَلُ فَصَّلْنَا الْاٰیتِ لِقَوْمِر یَّعُلَمُونَ (6:97)

ہم نے آیات کی تفصیل ان لوگوں کے لئے کی ہے جوالم رکھتے ہیں۔

قَلُ فَصَّلْنَا الْأَيْتِ لِقَوْمٍ يَّفَقَهُونَ (6:98) ہم نے آیات کی تفصیل ان لوگوں کے لئے کی ہے جونہم رکھتے ہیں۔

جس قدر انسان کاعلم حقائق فطرت کے متعلق بڑھتا جائے گا اس قدر وہ قرآنی تفصیلات زیادہ سیجھنے کے قابل ہو گا۔اگرفہم معانی میں اختلا فات واقع ہوں توقرآن ان کور فع کرنے کی پوری صلاحیت رکھتا ہے۔جس طرح کہ امور فطرت کے حققین میں بھی تظریوں کا اختلاف واقع ہو جاتا ہے کیکن مزید غور وفکر سے رفتہ رفتہ آخر کار وہ مٹ جاتا

ہے اور سب کے سب ایک حقیقت پر پہنچ کر متحد الخیال ہو جاتے ہیں۔

قرآنی آیات جواکثر به تبدیل الفاظ وعبارات جا بجا الگیر کے بیان کی گئی ہیں ان میں ان کی تشریح مضمر ہے۔
و گذارک نُصَرِّ فُ الْآلیتِ وَلِیَقُولُوا دَرَسُت وَلِیَقُولُوا دَرَسُت وَلِیَقُولُوا دَرَسُت وَلِیَقُولُوا دَرَسُت وَلِیَقُولُوا دَرَسُت وَلِیَتُولِی نُصِیر کی اللہ وَ اللہ اللہ واراسی طرح ہم آیوں کو پھیر پھیر کے لاتے ہیں تاکہ وہ کہدیں کہ تو نے پڑھ کر سنا دیا اور تاکہ ہم اہل علم کے لئے تشریح کردیں۔
اہل علم کے لئے تشریح کردیں۔
انعرض قرآن کریم کی تفصیل خود قرآن ہی میں ہے اور وہ فصل کتاب ہے۔

وَّهُوَالَّذِيِّ آنْزَلَ اِلَيُكُمُ الْكِتْبَ مُفَصَّلًا (6:115)

اور وہی اللہ ہے جس نے تمہاری طرف کتاب اتاری تفصیل شدہ۔

اس لئے تفسیر قرآنی کی صورت یہ ہے کہ جس طرح حقائق فطرت کے مفکرین اپنی علمی تحقیق کے لئے ایک خاص شعبہ کوجس میں ان کومہارت ہوتی ہے مخصوص کر لیتے ہیں اسی طرح وہ لوگ جوعلوم صححہ میں سے سی علم کے ماہر ہوں قرآن کی ان مخصوص آیات کی تفصیل جوان کے علم سے تعلق رکھتی ہیں اپنے ذمہ لیں اور ان پر علمی بصیرت کے ساتھ غور وفکر کریں۔اس طرح پر قرآن کی تفصیل ہوتی جائے گی اور عالم فطرت کی طرح اس کے حقائق بھی آشکارا ہوتے جائیں فطرت کی طرح اس کے حقائق بھی آشکارا ہوتے جائیں

گے۔لیکن علم کے ساتھ اخلاص بھی ضروری ہے کہ اس کے بغیر قرآن سمجھ میں نہیں آسکتا۔

بیشک قرآن سے نصیحت لینا اور اس پرعمل کرناعوام
کے لئے بھی سہل ہے جس طرح کہ عالم فطرت کی نعمتوں سے
متمتع ہونا جاہلوں کے لئے بھی آسان ہے۔ مگر عالم فطرت پر
غور کرنے والوں نے ہزار ہاچیزیں جوا بجاد کی ہیں وہ ان کی
فہم سے بالاتر ہیں۔ اسی طرح قرآنی حکمت تک رسائی علوم
صحیحہ کے ساتھ ہی ہو سکتی ہے۔

اس سے بیامرواضح ہوگیا کہ قرآن کی موجودہ تفسیریں جوآج تک ہوئی ہیں ان سے صرف آیات کے معانی حل ہوتے ہیں اور بیضروری اور ابتدائی چیز ہے لیکن کسی قرآنی حقیقت کی توضیح کے لئے سارے قرآن کو چھاننا پڑے گا اور اس کھا ظ سے ابھی تک قرآن پر بہت کم توجہ کی گئ ہے۔

آیات کی تشریح میں روایات سے مدد کی جاسکتی ہے لیکن روایات غیر یقینی اور طنی 
ہیں اس لئے ان پر تفسیر کا مدار نہیں رکھا جا سکتا۔ تاریخ تفسیر میں ہم امام احمد بن عنبل کا قول نقل کر چکے ہیں کہ' تفسیری روایتیں بوجہ ضعف رواۃ کے باصل ہیں۔' عام خیال ہے ہے کہ صحاح ستہ میں جوروایات ابواب التفسیر میں آئی ہیں وہ صحیح ہیں کیکن ان پر نظر ڈالنے سے معلوم ہوجا تا ہے کہ وہ بھی امام موصوف کے قول سے مشتی میں ہیں چنا نے کہ وہ بھی امام موصوف کے قول سے مشتی میں میں حیا کہ مقالہ میں صحاح ستہ سے بہت سی مثالیں زکال کر پیش کر دی

❶ روایات کے طنی اورغیریقینی ہونے کا پورا پورا ثبوت ہم اپنے مقالہ (علم حدیث) میں دے بچکے ہیں۔جوادارہ طلوع اسلام سے ثنا کع کیا جاچکا ہے۔ ● بدمقالہ جدا گاندرسالہ البیان امرتسر سے شاکع ہوچکا ہے۔

ہیں جوعلم عقل اور قر آن کے خلاف ہیں اور ہر گزرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بیان کی ہوئی تفسیرین نہیں ہوسکتی۔ (3)

تفسیر بالروایت کی ایک شاخ اختلاف قر اُت بھی ہے۔ یعنی مفسرول نے بعض آیات کے الفاظ میں شاذ قر اُ تول سے اضافے کر لئے ہیں۔ مثلاً

وَإِنْ كَانَتْ وَاحِدَةً فَلَهَا النِّصْفُ ﴿ وَلِأَبَوَيُهِ لِكُلِّ وَاحِدٍمِّ نُهُمَا السُّدُسُ (4:12)

یہاں اخ اور اخت کے الفاظ کو جو بلاقید بیان کئے ہیں اخیانی بھائی بہن کے لئے خصوص کیا گیا اس روایت کی بنیاد پر کہ بعض صحابہ کی قرات میں ''اخاؤ اخت لام'' مروی ہے۔ اس وجہ سے فقہاء نے اخیانی بھائی بہن کو ذوی الفروض میں داخل کرلیا۔ نتیجہ یہ ہوا کہ وراثت کے اصول میں بدیمی غلطیاں واقع ہو گئیں اور اخیانی بھائی بہنوں کی وجہ سے بعض صور توں میں حقیقی بھائی بہن محروم ہونے گئے۔ مثلاً

ہندہ مسکلہ 6

شوہر ماں دواخیانی بھائی دو حقیقی بھائی مورم علی دو حقیقی بھائی مورم علی دونوں کی ہے۔ کہ ماں اور باپ دونوں کی اولا دیتی سگے بھائی تو محروم رہین اور صرف ماں کی اولا دیر کہ لے حین کومکن ہے کہ غیر خاندان سے وہ لائی ہو۔ کیا بیے کھی موئی غلطی نہیں ہے جوقر آن کریم کے سرتھو پی جارہی ہے۔ حقیقت بیہ ہے کہ آیت مذکور و بالا میں قرآن نے بہن اور بھائی کا حصہ ہی نہیں بیان کیا ہے بلکہ رجل وامراً ہی لیعنی اور بھائی کا حصہ ہی نہیں بیان کیا ہے بلکہ رجل وامراً ہی لیعنی

مذكر ومونث عهدى وارثول كاحصه ہے۔اس مسله كوہم نے

تفصیل کے ساتھ اپنی عربی کتاب الوار شقہ فی الاسلام میں بیان کر دیا ہے جو جامعہ ملیہ کے طبع سے شائع ہو چکی ہے اس لئے شاذ قر اُ تیں قر آن میں اضافے ہیں جو کسی طرح تسلیم کے قابل نہیں کیونکہ قر آن کی حفاظت کا اللہ نے ذمہ لیا ہے اور وہ اس کے ایک ایک لفظ کا محافظ ہے۔ ہمار اایمان اسی قر آن پر ہے جو بین الدفتین محفوظ ہے۔

قرآن کریم کے الفاظ جس حد تک لے چلیں اس سے آئے مطلق قدم نہ بڑھا یا جائے کیونکہ قرآن کا ہر لفظ اپنی جگہ پراپنے معنی کے لحاظ سے کامل اور مقصود کے مطابق ہے۔
وَ مَنْ مُنْ کَلِمَتُ دُرِیّا کَ صِلْ قَا وَ عَلْلًا لَا اللہ عَلَیْ مُنْ اللہ اللہ عَلَیْ مُنْ اللہ عَلَیْ کُلِمَتُ دُریّا کے صِلْ قَا وَ عَلْلًا لَا ہِ اللہ عَلَیْ مُنْ اللہ عَلَیْ اللّٰ عَلَیْ اللّٰ اللّ

اور تیرے رب کے الفاظ سچائی اور (معنی کی) برابر کے لحاظ سے پورے ہیں۔

ان کلمات سے آگے بڑھنے میں قرآنی حدود سے عبور لازی ہے جو بڑی غلطیوں کا موجب ہوسکتا ہے۔ مثلاً وَلَقَلُ عَلِمْنَا الْمُسْتَقْدِمِيْنَ مِنْكُمْ وَلَقَلُ عَلِمْنَا الْمُسْتَقْدِمِيْنَ هِنْكُمْ وَلَقَلُ عَلِمْنَا الْمُسْتَأْخِرِيْنَ ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ عَلِمْنَا الْمُسْتَأْخِرِيْنَ ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ عَلِمْنَا الْمُسْتَأْخِرِيْنَ ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ هُوَ مِنْ الْمُسْتَأْخِرِيْنَ ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ هُو مِنْ الْمُسْتَأْخِرِيْنَ ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ هُو مِنْ الْمُسْتَأْخِرِيْنَ ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ هُو مِنْ الْمُسْتَأْخِرِيْنَ ﴿ وَالْمَالِكُ مِنْ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّالِمُولَا ال

ہم کوتم میں سے آ گے جانے والوں کا بھی علم ہے اور پیچیے آنے والوں کا بھی علم ہے۔ بے شک تیرارب ان کوئٹر میں جمع کرے گا۔

مستقدم اورمستاخر کے الفاظ قرآن میں کئی جگہ پہلے اور چیچے مرنے والوں کے لئے ستعمل ہوئے ہیں۔مثلاً اِذَا جَاءَ اَجَلُهُمْ فَلَا رَسُتَا خُورٌ مَن سَاعَةً وَّلَا

واضح عربي زبان مين:

قُرُانًا عَرَبِيًّا غَيْرَذِي عِوج (39:28) عربی قرآن میں جس میں کوئی کجی نہیں۔

فَإِنَّمَا يَسَّرُ نُهُ بِلِسَانِكَ (44:58)

ہم نے اس (قرآن) کوتمہاری زبان میں آسان کر و یاہے۔

لہٰذا الفاظ قرآن کے معانی وہی لئے جائیں گے جو عربی زبان کےمطابق صحیح ہوں اہل لغت نے جومعانی الفاظ کے لکھے ہیں ان کی بنیادساع پر ہے اور کتب لغت کی تدوین جس وقت ہوئی ہے اس وقت تک بہت سے الفاظ کے معانی تفسير وحديث وفقه مين رائج ہو چکے تھے وہی لغات میں درج ہوئے اس لئے لغت مسلم ہے مگر وہ حتی دلیل نہیں ہے قرآنی الفاظ کےمعانی میں اگراختلاف واقع ہوتوخودقرآن سےان کا تعین ہوسکتا ہے۔

اصول وقواعد لسانی کی ترتیب بھی نزول قرآن کے مرتول بعد ہوئی ہے بلکہ ان کابڑا حصہ ائمہ فن نے خود قرآن ہی سے استنباط کیا ہے لہذا یہ اصول قرآن پر حاکم نہیں ہو سکتے۔اگر کوئی بات قرآن میں ان اصول کے خلاف ہوتو سمجھنا چاہئے کہ جن لوگوں نے اصول استنباط کئے ان سے کمی رہ گئی ہے۔

(6)

ایک اہم اصول قرآن فہم کا بیہے کہ اس کی تعلیمات میں اختلاف نہیں ہے۔

وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْهِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَلُوا فِيْهِ انحٰتِلَاقًا كَثِيْرًا (4:82)

يَسُتَقُبِمُونَ (10:49) جب ان کی اجل آ جائے گی توایک گھڑی نہوہ پیچھے رہیں گے نہآ گے بڑھیں گے۔

یعنی اپنے وقت معینہ پران کی ہلاکت واقع ہوجائے گی۔ اس کئے قرآن کی تفصیل کے مطابق ''ولقد علمنا المستقد مین ال آ ہ'' کے معنی بیہ ہوئے کہتم میں سے جولوگ پہلے گزر گئے اور جو بعد میں مریں گے ان سب کا ہم علم رکھتے ہیں اور حشر کے دن ان سب کو جمع کریں گے۔لیکن بعضوں نے اس آیت کی تفسیر بیک ہے کہ ایک حسین عورت رسول الله صلی الله علیه وسلم کے پیچھے نماز جماعت پڑھنے کے لئے مسجد میں آیا کرتی تھی۔ کچھ لوگ آگے کی صف میں بڑھ جاتے تھے تا کہ اس کو نہ دیکھیں اور کچھ بیچھے کی صف میں رہ جاتے تھےاوررکوع کی حالت میں بغل میں سے اس کی طرف جھا نکتے تھے۔انہیں کے بارے میں بیآیت نازل ہوئی۔

اب معنی نکالنے کے لئے آیت میں پہلی صف اور بچیلی صف کے الفاظ کا اضافہ کرنا پڑتا ہے جواصولاً جائز نہیں اور پھر صحابہ کرام رضون لیعیہ جمعین کی ایک جماعت پر ایسا مکروہ الزام عائد ہوتا ہےجس کو کوئی شخص جوان کے حالات سے واقف بيتسليمنين كرسكتا -اگرجيه بيروايت صحاح سته كي تين كتابول ترمذي نسائي اورابن ماجه مين درج بيكين خود قرآني تفصیل کی مخالف ہونے کی وجہ سے قابل قبول نہیں ہے۔

جہاں تک زبان کا تعلق ہے قر آن کی عربی آسان اور واضح ہے جس میں کوئی پیچید گی نہیں۔ بِلِسَانِ عَرَبِيِّ مُّبِيْنٍ ﴿26:195)

اور اگریے قرآن اللہ کے سواکسی غیر کی طرف سے ہوتا تولوگ اس میں بہت اختلاف پاتے اس لئے کسی آیت کی الیمی تفسیر نہیں کی جاسکتی جو دوسری آیت کے خلاف پڑتی ہو۔ مثلاً

وَيَعْبُلُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفُهُمْ وَلَا يَنْفُكُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَوُلَاءِ شُفَعَآؤُنَا عِنْنَ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ فِي الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله السَّلُوتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ ( 10:18 )

عام مفسروں نے آیت بالا میں 'لایٹھلکھ''کا فاعل الله کوقرار دیا ہے بعنی الله کی طرف لاعلمی منسوب کی ہے۔شاہ عبدالقادرؓ نے بھی اس کا ترجمہ یہ کیا ہے۔

اور پوجتے ہیں اللہ سے نیچ جو چیز نہ برا کرے نہ ان کا بھلا کرے اور کہتے ہیں کہ یہ ہمارے سفارش ہیں اللہ کے پاس تو کہہ کہتم اللہ کو جناتے ہوجواس کومعلوم نہیں کہیں آسانوں میں نہ زمینوں میں۔ پینقسیریا ترجمہ علاوہ اس کے کہ جسارت ہے جوکسی

میں یا سرجمہ علاوہ اس کے لہ جسارت ہے جو می مسلمان کے لئے زیبانہیں براہ راست خود قر آنی تصریح کے خلاف ہے۔ قرآن میں ہے۔

اِنَّاللَّهُ يَعْلَمُ مَا يَلُعُوْنَ مِنْ دُوْنِهِ مِنْ شَيْءٍ اللَّهِ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا يَلُعُوْنَ مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءٍ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَمُ مَا يَلُعُونَ مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءٍ اللَّهِ اللَّهُ عَلَمُ مَا يَلُمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَ

جس شے کو بھی وہ اللہ کے ماسوا بکارتے ہیں اللہ اس کوجانتا ہے۔

پھر میہ مشرکین اللہ کو اپنے باطل معبودوں کی خبر ہرگز نہیں دیتے بلکہ ان کے توسطت خود اپنی حاجتوں کی خبر اللہ تک پہنچانا چاہتے ہیں اور یہی معنی سفارشی بنانے کے ہیں۔

ورندا گروہ اللہ کواپنے معبودوں کی خبر دیتے توخودا پنا حال بھی اس سے کہہ سکتے بھی میں سفارثی کی کیا ضرورت تھی۔ اس آیت کا سیح ترجمہ ہیہ ہے۔

اوروہ اللہ کے سواان کی پرستش کرتے ہیں جوندان کو ضرر پہنچا سکتے ہیں نہ نفع اور کہتے ہیں کہ بدلوگ اللہ کے پاس ہمارے سفارشی ہیں۔ کہددے کہ کیا تم اللہ کو ان کے ذریعہ سے خبر پہنچا تے ہوجن کو آسان اور زمین کی کسی شے کاعلم نہیں ہے۔

پہلے بیاشارہ گزر چکا ہے کہ قرآن کی تفسیر میں نسخ کے عقیدہ نے بہت خرابیاں پیدا کی ہیں۔مفسرین تین قسم کے نسخ کے قائل ہیں۔

(1)وہ آیات جن کا حکم بھی منسوخ ہو گیااوروہ پڑھی لکھی بھی نہیں جاتیں۔

یہ خیال چند نہایت ضعیف بلکہ موضوع روایات سے پیدا ہوا۔ جن کو اکثر ائمہ حدیث خاص کر قاضی ابوبکر نے موضوعات کی فہرست میں شار کیا ہے۔ اب چونکہ وہ آیتیں موجو ذہیں نہان کے احکام باقی ہیں اس لئے ان پر بحث بھی غیر ضروری ہے۔

(2)وه آیات جن کا حکم نہیں منسوخ ہوالیکن تلاوت منسوخ ہوگئی۔

نسخ کی یہ معقل کے بالکل خلاف ہے۔ کیونکہ اگر حقیقت میں الی کوئی آیت ہوتی تو ناممکن تھا کہ اللہ اس کی حفاظت نہ کرتا۔

مثال میں آیت رجم پیش کی جاتی ہے حالانکہ اگر واقعی

طرف سے۔

ان آیات کے متعلق جن کولوگوں نے منسوخ اکام قرار دیا ہے ہم کو یہ تقین ہے کہ وہ قر آن کی احکامی آیتیں ہیں اللہ نے ان کو نازل فر مایا ہے اور رسول نے ان کو یاد کرایا اور قر آن میں کھوایا ہے اب سوائے اللہ کے دوسرا کون اس کو منسوخ کرسکتا ہے۔اگر کسی کو دو آیتوں میں باہمی تعارض نظر آتا ہے جس کی وجہ سے وہ ایک کومنسوخ قرار دیتا ہے تو یہ اس کی فہم کا قصور ہے۔ کیونکہ قر آن نے تصریح کی ہے کہ اس کی تعلیمات میں اختلاف نہیں ہے۔

قرآن کی آیات میں سے ایک بھی منسوخ نہیں ہے۔جن لوگوں نے روایات سے آیات کومنسوخ قرار دیا ہے انہوں نے قرآن پر بڑاظلم کیا ہے۔مثلاً

كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ آحَلَكُمُ الْمَوْتُ إِنَّ تَرَكَ خَيْوَا الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِيْنَ بِالْمَعُرُوفِ عَطَّاعَلَى الْمُتَّقِيْنَ ﴿

(2:180)

تمہارے او پر فرض کیا گیا کہتم میں سے جب کسی کی موت کا وقت آئے اگر کچھ مال چھوڑ ہے تو والدین اور اقربائے لئے وصیت کرجائے بیاللہ سے ڈرنے والوں پر ایک حق ہے۔

صرت کا الفاظ میں اللہ نے مالداروں پر ورثہ کے لئے وصیت فرض کی اور متقبوں پر اس کو لازمی قرار دے کر موکد فرمایا۔ پھر آیت وراثت میں بھی تین جگہ 'من بعد وصیت ' فرما کر توضیح کردی کہ توریت کا اجراء وصیت کے نفاذ کے بعد ہوگا۔ مگر فقہانے ''الالا وصیة لوارث' (یا در کھووارث آیت رجم نازل ہوئی ہوتی تو کوئی وجہ نہ تھی کہ قرآن میں درج ہونے سے رہ جاتی ۔ خود حضرت عمر جن سے بیروایت کی گئی ہے جمع قرآن میں شریک تھے۔ کیا چیز مانع تھی کہ انہوں نے اس کوند کھوایا۔ علاوہ بریں چونکہ بیروایت قرآن کی تصریح انا لہ لحافظوں کے خلاف ہے اس لئے ہرگز تسلیم کے قابل نہیں ہے خواہ اس کے راوی جبرئیل ومیکائیل ہی کیوں نہ بتائے جائیں۔

(3)وہ آیات جن کا حکم منسوخ ہو گیا ہے مگر تلاوت منسوخ نہیں ہوئی۔

اس قسم سوم میں لوگوں نے رائے اور قیاس کواس قدر وظل دیا ہے کہ بچاسوں آیتوں پرننخ کا تھم لگادیا۔ علامہ ابن العربی نے اس تعداد کو گم کر کے 21 آیتوں کو منسوخ قرار دیا۔ شاہ ولی اللہ صاحب نے ان میں ذرااور غور کیا توان کے بزد یک صرف پانچ آیتیں منسوخ ثابت ہو تیں۔ ہمارے بزد یک وہ بھی منسوخ نہیں جیسا کہ ہم نے دلائل کے ساتھ اپنی کتاب تاریخ القرآن میں لکھ دیا ہے جو علی گڑھ سے شائع ہو چکی ہے ان باتوں سے بیصاف اندازہ ہو جاتا ہے کہ آیات کو جن لوگوں نے منسوخ کہا ہے محض آپنی رائے اور قیاس سے کہا ہے اور اللہ کا کلام اس سے کہیں بالاتر ہے کہ وہ تیاس سے کہا ہے اور اللہ کا کلام اس سے کہیں بالاتر ہے کہ وہ اللہ علیہ وسلم کو بیری حاصل نہ تھا کہ وہ قرآن کے ایک لفظ کو بھی بدل سکیں۔

قُلُ مَا يَكُونُ لِنَّ آنُ أُبَيِّلَهُ مِنْ يَلُقَآيِ نَفُسِیْ اَ (10:15) کہدے کہ مجھے تنہیں ہے کہ اس کو بدلوں اپنی

کے لئے وصیت نہیں ہے) کی روایت سے اس موکد آیت کو منسوخ کر ڈالا اور یہ سمجھ نہ سکے کہ وصیت ورثہ کی شخصی مصلحتوں کے لئے ہے جوتوریت میں ممکن نہیں ۔ کیونکہ ورثہ کے حالات مختلف ہوتے ہیں ۔ فرض کروکہ ایک شخص کے دو بیٹے ہیں جن میں سے ایک پراس نے ہزاروں رو پیپرخرج کیا ہے اور اس کو پڑھا لکھا کراس قابل بنادیا ہے کہ وہ خوب کما تا ہے اور باپ کی دولت سے مستغنی ہے ۔ دوسرابیٹا آج پیدا ہوا ہے ۔ وراثت کا قانون کلی ہے وہ شخصی مصالح کا کھا ظنہیں ہے ۔ وراثت کا قانون کلی ہے وہ شخصی مصالح کا کھا ظنہیں کرے گا اور دونوں کو برابر دے گالیکن مصالح فائلی کا تقاضا کرے خلاف ہے۔ اس قسم کے مخصوص حالات کے لئے وصیت فرض کی گئی ہے تا کہ مورث اپنے ورثہ کی مناسب وصیت فرض کی گئی ہے تا کہ مورث اپنے ورثہ کی مناسب

الیی ضروری اور موکد آیت کولوگوں نے صرف خبراً حاد کی بنا پرمنسوخ کر ڈالا اور قر آن کی سکھائی ہوئی مصلحت کو ضائع کر دیا **ہ** خاتمہ:

سے ہیں وہ چند موٹے موٹے اصول جو ہم نے قرآن سے اخذ کئے ہیں۔ان کے علاوہ ضرورت پڑنے پراور بھی اصول نکا لے جاسکتے ہیں۔ان اصول کے مطابق قرآن کریم کی تشریح عنوانات متعین کر کے ہی کی جاسکتی ہے اور ہم نے اپنا اصول یہی رکھا ہے اس انداز سے سب ہیلی کتاب جو کھی گئی وہ میری تصنیف تعلیمات قرآن ہے جو دہلی سے شائع کی گئی ہے۔اس میں صرف چھ مسائل ہے جو دہلی سے شائع کی گئی ہے۔اس میں صرف چھ مسائل

کی توضیح ہے جواصول اسلام اور عقائد سے تعلق رکھتے ہیں۔
اب میر ے مخلص رفیق چودھری غلام احمد خال پرویز بی۔
اے جن کواللہ نے قرآن بھی کی توفیق عطافر مائی ہے اسی نہج
پراپنی کتاب معارف القرآن پیش کررہے ہیں۔ مجھے امید
ہے کہ ناظرین کے لئے خصرف یہ کہ یہ کتاب مفید ثابت ہو
گی بلکہ ان کے او پر اس حقیقت کو بھی واضح کر دے گی کہ
قرآنی حقائق کوقرآن ہی سے سجھنے کا طریقہ محفوظ اور شیح ہے
اور ان کے دل کو اطمینان بخشے گی کہ جو پچھانہوں نے سمجھا وہ
قرآن ہی کی تعلیم ہے نہ کہ انسانی خیالات۔ کیونکہ کسی خاص
خیال کولیکر قرآن میں گھسٹا اور اس کی آیات کو اس کے مطابق موڑ ناخالص الحادہے جس کی سزاجہتم ہے۔

إِنَّ الَّذِيْنَ يُلْحِدُونَ فِئَ اليَتِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَا ﴿ يَخْفَوْنَ عَلَيْنَا ﴿ الْمَنْكَالِهُ مَنْ النَّارِ خَيْرٌ اَمُر مَّنْ النَّارِ خَيْرٌ اَمُر مَّنْ النَّارِ اللهِ عَلَيْرٌ اَمُر مَّنْ النَّارِ عَلَيْرٌ اَمُر مَّنْ النَّارِ عَلَيْرً المُراكِدِينَ المِنَا النَّوْمَ الْقِيمَةِ ﴿ (41:40)

جولوگ ہماری آیتوں میں کجی اختیار کرتے ہیں وہ ہم سے چھپے ہوئے نہیں ہیں کیا جوآگ میں ڈالا جائے بہتر ہے یا جو قیامت کے دن بے خوف ہوکر آئے۔

اس کتاب کی مزید کیفیت آپ کو خود چودهری صاحب موصوف کے تعارف سے معلوم ہوگی۔انہوں نے جس محنت اور خلوص سے اس کولکھا ہے اس سے مجھے امید ہے کہ اللہ ان کی کوشش کومقبول اور ان کی سعی کومشکور فرمائے گا۔آمین۔

<sup>●</sup> جناب علامہ نے اس مقدمہ میں مختلف اہم امور کا اجمالی ذکر فر ما یا ہے۔ (اور مقدمہ میں تفصیلات کی گنجائش بھی نہیں ہوا کرتی )ان امور کی تفصیل معارف القرآن کے مختلف مقامات میں آجائے گی۔انشاءاللہ العزیز۔ پرویز

## بِسُلِيكُ إِلَّهُ التَّحِيْرِ

، آصف جليل لا مور

# مصنوعي ذبانت اوروي

جب سے انسان کوسو چئے جھنے کی صلاحیت ملی ہے اور جب بھی اس نے اپنی عقل کا استعال کیا ہے تو اس کے پیش نظر اپنا مفادہ ہی ہوتا ہے۔ اس کے لئے اس نے ہر حربہ اختیار کیا ہے۔ جس حد تک طاقت کا استعال ممکن ہوا اس نے گریز نہیں کیا اور جب ظلم کرنے پر آیا تو لاکھوں انسانوں کا خون بہا دیا۔ تمام وسائل رزق و پیدار زمین سے نکلتے ہیں اور اسی کے حصول کے جب ظلم کرنے پر آیا تو لاکھوں انسانوں کا خون بہا دیا۔ تمام وسائل رزق و پیدار زمین سے نکلتے ہیں اور اسی کے حصول کے لئے شروع میں انفرادی طور پر پھر گروہوں نے اور پھر ممالک نے زمین کے طرف سے دیا گئرے کرکے طاقت کے بل پر قبضہ کیا، جنگیں لڑی گئیں ، کئی ملک صفح ہستی سے مٹ گئے اور کئی نئے وجود میں آئے۔ بیسب اس بات کی شہادت ہیں کہ مخض عقل سوائے فساد بر پا کرنے کے اور پھنہیں کر سکتی۔ اس لئے اللہ تعالی کی طرف سے وقا فو فتا ہدایت آتی رہی ہے ت آئکہ اب آخری اور کممل شکل میں اسے قرآن کریم میں محفوظ کر دیا گیا ہے۔

انسان کے سامنے اگر وحی نہ ہوتو اس کی عقل اور خواہشات اپنے مفاد تک محد و درہتی ہیں۔غیر مسلموں کے سامنے قرآن کریم کو ایک مذہب کے طور پر بیش کیا جاتا ہے۔ مروجہ اسلام کو مذہب کے طور پر مانا اور سمجھا جاتا ہے اور اس کی تبلیغ کی جاتی ہے۔ انسانوں کی بڑی اکثریت یہی سمجھنے لگی ہے کہ اسے مذہب کی ضرورت اس لئے نہیں ہے کہ بیہ مسائل حل کرنے کی بجائے ان میں مزید اضافہ کرتا ہے۔ یہ عقل وشعور کا دہمن ہے۔ مسلمانوں میں اسی طرح کے خیالات انہیں الحاد کی طرف لے جاتے ہیں۔ انہیں مذہبی راہنماؤں سے سلی بخش جوابات نہیں ملتے ،کیکن وہ اپنے طور پرقرآن کریم کو سمجھنے کی کوشش نہیں کرتے اور جو کچھ انہیں مذہبی راہنماؤں سے ملتا ہے اس کو حقیقی اسلام سمجھتے ہیں اور قرآن کے بارے میں وہی صحیح جانتے ہیں جو انہیں یہ لوگ بتا ترین

جب صنعتی انقلاب آیا اورترقی کا ایک دورشروع ہوا جس میں لوگوں کے لئے بے شار آسانیاں میسر آئیں۔سفر کی سہولتیں ،صحت اور علاج ،گھر بلواستعال کی اشیاء ، انٹر ٹینمنٹ اور جب سے انٹر نیٹ آیا ہے تو گویا ساری دنیا آپ کے سامنے عیاں ہوکر آگئی ہے۔ چونکہ بیسب کچھ غیر مسلموں کے ہاتھوں سے بنائے ہوئے کرشات ہیں ، مذہبی لوگوں نے ہرشے کی پہلے محصر بورخالفت کی اور اسے حرام قرار دے کراس کے استعال سے روکا۔ پھر پچھ عرصہ بعد عقل مندلوگوں نے مخالفت کے باوجود

ان کااستعال شروع کردیااوراس کے پچھ عرصہ بعدان کے بغیر مذہبی را ہنماؤں کا بھی گزارہ نہیں ہوتا۔

اس کی وجہ صرف ہیہ کہ مروجہ اسلام میں سوچنے کو گر ابی سمجھا جاتا ہے۔ اکثریت خود قرآن کو سمجھنے کی کوشش کرنے کی بجائے اپنے اپند بیدہ مذہبی را ہنماؤں کی باتوں کو حرف آخر سمجھتے ہیں چاہے وہ کتنی ہی مضحکہ خیز کیوں نہ ہوں۔ بیلوگ سائنس کے نام سے چڑ جاتے ہیں اور اسے گراہ کن سمجھتے ہیں اور برملا اس کی مخالفت کرتے ہیں۔ انہیں کون سمجھائے کہ سائنس ہے کیا؟ کا ئنات میں اللہ تعالی کے جواٹل قوانین کارفر ما ہیں ان کاعلم حاصل کر کے ان کے مطابق ان سے زندگی کے ہرشعبہ میں اشیاء بنانا جو بذات خود انچی ہیں نہ بری۔ ان کا استعال صحیح یا غلط ، مفید یا نقصان دہ ، آرام دہ یا تکلیف دہ ہوتا ہم شعبہ میں السی اشیاء بنانا جو بذات خود انچی ہیں نہ بری۔ ان کا استعال صحیح یا غلط ، مفید یا نقصان دہ ، آرام دہ یا تکلیف دہ ہوتا ہے۔ بیسب انسانوں پر شخصر ہے۔ اگر قرآن کریم کو سمجھکے کر پڑھا ہوتا تو یہ علوم ہوتا کہ اللہ تعالی نے تمام کا نئات پر خور کرنے کا کہا ہے اور کہا ہے انسان اس کو سخر کر سکتا ہے۔ جو یہ کا مہر انجام دیتے ہیں انہیں علماء کہا ہے۔ افسوس تو یہ ہے کہ سلمان اس معالم میں بہت چھے ہیں اور تمام تر ایجادات غیر مسلموں نے کی ہیں ، اس لئے ملائیت اس کے خلاف ہے۔ اس کی وجہ یہ بھی معالم میں بہت سے تصورات بھی غلط ثابت ہور ہے ہیں۔ آج علم کے ذرائع عام ہو گئے ہیں اور نو جوانوں کے جہاں ایس باتوں کو قبول نہیں ماتوں کی باتوں کو قبول نہیں میں کو بیال کی ماتوں کو قبول نہیں کرتے۔

یہ امر بھی غورطلب ہے جہاں بہت ہی اشیاء نے انسانوں کی زندگی میں آسانیاں پیدا کی ہے وہاں ایسی اشیاء بھی بنائی جاتی ہیں جن کا مقصد منفی ہے۔ اسلحہ سازی کا مقصد طاقت کے بل پر رزق کے وسائل پر اپنا تسلط قام کرنا ہوتا ہے۔ آج کل اپنے ملک کے مفادات کی خاطر دوسرے ممالک پراگر قبضہ نہیں کیا جاتا تو انہیں اپنے تابع کر کے دھونس کے ذریعے اپنا مفاد حاصل کیا جاتا ہے۔ ہتھیاروں کی ترقیاتی شکل بہت بڑی تباہی کا باعث بن سکتی ہے۔ ایک لمحے میں لاکھوں انسان موت کی آغوش میں چلے جاتے ہیں۔ عالمی جنگوں کے علاوہ پچھلی گئی دہائیوں میں کروڑوں لوگ ہلاک ہو چکے ہیں۔ بیسب اسی لئے ہوئی میں چلے جاتے ہیں۔ یہ سب اسی لئے ہوئی میں کروڑوں لوگ ہلاک ہو چکے ہیں۔ بیسب اسی لئے ہوئی میں کہ عورتیں اور بچ بھی محفوظ نہیں۔ ہی سامول ، رہائشی علاقے حتی کہ عارضی پناہ گا ہیں بھی محفوظ نہیں۔ سبیتال ، اسکول ، رہائشی علاقے حتی کہ عارضی پناہ گا ہیں بھی محفوظ نہیں۔ سئی دہائیوں سے اورخاص طور پر بچھ سالوں سے غزہ میں جو بچھ ہور ہا ہے اس بات کا ثبوت ہے کہ اگر وحی کی اقد ارسا منے نہ ہوں تو انسان کس حد تک گرسکتا ہے۔

انٹرنیٹ اور موبائیل تقریباً ہر مخص کی دسترس میں آگیا ہے۔ چھوٹے بچوں اور اسکول جانے والوں کے ہاتھ میں تھادیا جاتا ہے جس کے نقصانات بہت زیادہ ہیں اگر ان کی تربیت اور نگر انی نہ کی جائے۔ جہاں اکثریت اللہ کی وحی سے ناآشنا ہوتی ہے وہاں شربہت تیزی سے بڑھتا ہے۔ جو بھی نئی شے سامنے آتی ہے فوراً اس کا غلط استعال بھی شروع ہوجاتا ہے۔ موبائیل فون سے دھو کہ دہی اور فراڈ کرنا بہت آسان ہوگیا ہے کیونکہ اکثریت اس سے واقف نہیں ہے اور نہ ہی بچنے کے لئے احتیاطی تدابیر کی جاتی ہیں۔ اس کے لئے لالچ ایک ایسا جال ہے جس میں لوگ بآسانی کھنس جاتے ہیں۔ انٹرنیٹ پر بھی نت نئے تدابیر کی جاتی ہیں۔ اس کے لئے لالچ ایک ایسا جال ہے جس میں لوگ بآسانی کھنس جاتے ہیں۔ انٹرنیٹ پر بھی نت نئے

طریقوں سےلوٹنے کی تدابیر کی جاتی ہیں۔

یہ سب کہنے کے بعداصل موضوع کی طرف آتا ہوں۔ آج کل ہر طرف مصنوعی ذہانت کا چرچا ہے۔ ابھی لوگ اس کے بارے میں اچھی طرح جان نہیں پائے کہ اس کا غلط استعال عام ہو گیا ہے۔ پچھ ملکوں میں اس بارے میں تشویش کا اظہار کیا گیا تھالیکن اس کی روک تھام کے لئے مناسب اقدامات نہیں کئے گئے۔ جعلی نوٹوں کی طرح اصلی نقلی کی پیچان مشکل ہوگئ ہے۔ سب سے زیاہ پریشانی کی بات ہے کہ شک کی فضا پیدا ہوگئ ہے۔ اکثر واٹس ایپ گروپوں میں شیئر کی جانے والی ویڈیوز کے بارے میں لوگ پوچھر ہے ہوتے ہیں کہ کیا بیاصلی ہے یا تقلی؟ مما لک کے سربر اہوں اور مشہور شخصیات کی تصاویر کو اسطرح بنا کران کی طرف جھوٹا بیان منسوب کیا جاتا ہے کہ پیچا ننامشکل ہوتا ہے۔ ویڈیوز میں ان کی شکل اور آواز میں بے حدمما ثلت ہوتی ہے گئیں ان کی شکل اور آواز میں بے حدمما ثلت ہوتی ہے گئی نالفاظ ان کے نہیں ہوتے ۔ عام آدمی اسے اصل سمجھ کرخوب پھیلا دیتا ہے۔ اسی طرح کسی گھر کے فرد کی آوازیں ریکارڈ کر کے تاوان لینے کے لئے استعال میں لانے کے واقعات ہوئے ہیں۔

ان تمام باتوں کا مقصد ہیہ ہے کہ وحی کے بغیر کھی بھی خوف اور حزن سے نجات نہیں مل سکتی۔ انسانوں کے بنائے ہوئے نظاموں میں بے شارمسائل ہیں، غیر مسلموں کے نسبتاً کم لیکن نام نہا دمسلم ریاستوں کے نظام میں ابتری، پریشانیاں، طبقاتی نظام، دوہرے معیار غرض ہر طرح کی خرابیاں ہیں۔ جب تک انسان وحی سے راہنمائی نہیں لیں گے مسائل کا حقیقی حل نہیں ملے گا کیونکہ انسانی عقل ذاتی مفاد کی طرف رہنمائی کرتی ہے جس سے مسائل کاحل نکلنے کی بجائے مسائل بڑھنے کے ساتھ ساتھ بیننی کی فضا قائم ہو چکی ہے۔ افواہوں کا دور دورہ ہے ہر شخص غلط اطلاعات پاکر بلاوجہ پریشان ہوجا تا ہے۔ جہنم کے لئے اس سے بہتر مثال کیادی جاسکتی ہے؟

جن لوگوں تک قرآن کی راہنمائی پہنج چکی ہے، انہیں ہر وقت مختاط رہنے کی ضرورت ہے کہ مصنوی ذہانت کے منفی استعال سے پے سکیں ۔ کسی بھی موصول ہونے والے پیغام پرغور کئے بغیر نہ تو کسی لنک پر کلک کریں اور نہ ہی کسی کو کوڈ مہیا کریں۔ اس دنیا میں کوئی شے مفت نہیں ہے، یہ دراصل کسی فراڈ کی طرف لے جانے والاخوشما راستہ ہے۔ یہ شل صادق آتی ہے کہ لالح پری بلا ہے۔ اس دور میں تقوی اختیار کرنا نہایت ضروری ہے جس کے لئے قرآن کریم میں ذکر اللہ کی ہدایت پر ممل اور کے سے کہ لالح پری انسان متی بنتا ہے۔ اس کے علاوہ دنیا میں ہونے والے واقعات پر گہری نظر رکھنا بھی لازمی ہے۔ یعنی عقل اور وی دونوں لازم و ملزوم ہیں۔ اور جن لوگوں نے ابھی تک قرآن کریم ہے کہ کرنہیں پڑھاان کے لئے یہ ایک آیت ان کے سامنے میری بہت عظیم مقصد واضح کردیت ہے۔ فہتی تیبی میکن کی کھی فک ای فکلا کھوٹ کا گیا گھ کھی تو کو اگر ہے والے واقعات پریم کمل طور پر پڑھنے پرمجبور ہوجائے گااگروہ ہر ہدایت پر عمل کیا انہیں نہ خوف ہوگا اور نہ ہی حزن ۔ اس کے بعد وہ قرآن کریم کو کمل طور پر پڑھنے پرمجبور ہوجائے گااگروہ ہر طرح کے خوف اور پریشانی سے نجات پانا چاہتا ہے۔

بسالله إلى التحالي

علامه غلام احمد برويز عليه الرحمة

پیام صل بہار طلوع اسلام کی تیسری کنوش منعقدہ لاہور

19 تا21 پريل1959ء (روئيداد،ماخوذازطلوع اسلام'مئ1959ء)

دہم بہ غمزدہ طائر پیامِ فصل بہار یتج نشیمنِ اُو سیم و یاسمیں زیرم رُوئنداد:

نومبر 1956ء میں طلوع اسلام کونش کے نام سے پہلی بارگر آئی فکر وبصیرت کے چراغ عزم وہمت کی ایک منظم صورت لے کر (شالا ماراٹاؤن ۔ لاہور میں) منظرِ عام پرجلوہ بار ہوئے ۔ بیتھی بزمہائے طلوع اسلام کی اولین کونش ۔ اکتوبر 1957ء میں دوسری بار بیانو کھی انجمن راولپنڈی میں آ راستہ ہوئی ۔ اپر یل 1959ء میں تیسری کونش کا قرعہ وفال پھر لاہور ہی کے نام پڑا۔۔ اور اقبال کا لاہور ایک بار پھران قرآئی مشعلوں کی نور پاشیوں سے جگمگا اٹھا۔ موسم بہار ، بہار آفر بنیوں کے وہ بن سے انگرائیاں لے رہا تھا۔ فصل بہار انتہائی فیاضی سے حسنِ جمال کے خزانے لٹار ہی تھی ۔ ہر چہاراطراف نورو کہت کی رنگسینیاں کیف برسار ہی تھیں اور موسم گل کی ان سحرطرازیوں میں کونشن ہاؤس کے سبز ہ زار ایک بار پھر ڈھائی برس قبل کی انجمن آ رائیوں کی واستانِ ولنواز و ہرا رہے تھے۔ کونش کمیٹی کے حسنِ انتظام کی بدولت شالا مار کے تاریخی چہنستان کے دامنِ پُر بہار میں خوبصورت شامیا نوں کی قطاریں اُس قرآئی تحریک کے نشووار تقاء اور شاندار مستقبل کی نشاند ہی کر رہی تھیں جس نے صدیوں پہلے حضور رسالتم آ ب تائیج والذین معہ کے مقدس ہاتھوں انسانی زندگی کی تاریک کی نشار ہوں کی ورخشندہ ساروں کی گزرگاہوں میں بدلاتھا اور کارگرء کا کنات میں جنب ارضی کی بساطری بچھ گئوتھی۔

تاریخ آج تک اس حادثہ عظیم کے ماتم سے فارغ نہیں ہوئی کہ انسانی زندگی کی نامرادیوں اور حرمان نصیبیوں نے بہت جلد قرآ نی نظام کے اس سرمایہ ، بہاراورنور بین کو کھودیا اور پھرصدیاں گزرگئیں۔۔یفردوسِ گم گشتہ اس کی متاع حیات نہ بن سکا۔
کونشن کی فضائے روح نواز کے ذر بے ذرے میں صدیوں کے بعد پھراُسی قرآنی نظام کو انسانیت کا مرکز ومحور بنانے کاعزم کروٹیس لے رہا تھا اور اس عزم مے میں کی مجاتی ہوئی آرز و تیں سینوں میں لئے بزمہائے طلوع اسلام کے مندوب پاکستان کے اطراف واکناف سے نجوم سحر کی مانند کھیے جلے آر ہے تھے۔ایسا معلوم ہوتا تھا کہ

آفاق کے ہر گوشے سے اٹھی ہیں شعاعیں بچھڑے ہوئے خورشید سے ہوتی ہیں ہم آغوش

پنڈال کی وسعت ورفعت کے ساتھ اس کی ایک نمایاں خصوصیت یہ بھی تھی کہ اس میں مختلف مقامات پر ،قر آنی آیات اوراس کی تعلیم وحکمت سے متعلق ملفوظات ،قطعات کی شکل میں آویزاں تھے۔ نہایت جلی لیکن اس کے ساتھ تاج محل کی طرح حسنِ تناسب کے پیکر۔ شرکائے مفل کی نگاہیں بار باران قطعات کی طرف اٹھیں اور اس خرمنِ گل ولا لہ سے پُر دامن کا شانہ ء چیشم کی طرف واپس آئیں۔

## میرِ کارواں\_\_ کراچی سے لا ہور:

لا ہور کی اس کونشن کا مایہ ءامتیازیہ تھا کہ اولین کنونش کا ایک اہم ترین فیصلہ گزشتہ اپریل سے حاصلِ تکمیل کو پُنچ چکا تھا اورا پنی مجبوریوں کے باوجود میر کارواں نے کراچی سے لا ہور میں نقل سکونت اختیار کر لی تھی۔ومیر کارواں۔ جس مرد خود آگاہ وخدا مست کی صحبت دیتی ہے گداؤں کو شکوہ جسم و پرویز

اوراس طرحکیم الامت علامه اقبال کی رحلت سے اُس کے لا ہور کی جودل نُشاانجمن اُجڑ چکی تھی بیس برس بعد بہ کمالِ شانِ زیبائی ارسرِ نو آراستہ ہو چکی تھی ۔فکرونظراور فلسفہ و حکمت کے نخانوں میں

پھر یہ غوغا تھا کہ لا ساقی شراب خانہ ساز

خوشاده کاروانِ شوق جس کو بیامیرِ کاروال نصیب ہوا۔۔ اور

خوشادہ قافلہ جس کے امیر کی ہے متاع تخیلِ ملکوتی وجذبہ ہائے بلند

مجلسِ تعارفِ بانهی:

کونشن ہاؤس میں مندوبین کی آمد کا سلسلہ 18 اپریل کی صبح سے ہی شروع ہو گیا۔ سندھ اور وزیرستان تک کے

نمائند بے طویل اور صبر آزماسفر طے کر کے شام تک پہنچ گئے اور بوتت شپ نمازعشاء کے بعد جب تعارفِ باہمی کے سلسلے میں ان کی مجلسِ خصوصی کا انعقاد ہوا تو کم وبیش تمام مندوبین اطراف ملک سے آچکے تھے۔خون، رنگ اورنسل کی عصبیتوں سے پاک میجلسِ شبینہ ناظم ادارہ طلوع اسلام ۔۔۔ کی صدارت میں منعقد ہوئی مجلس کیا تھی۔ اندھیری رات میں تھیں چشمکیں ستاروں کی

ہرایک تعارف کے سلسلے میں باری باری پلیٹ فارم پرنمودار ہور ہاتھا۔ دور دراز کی بستیوں ،قصبوں اور شہروں سے سمٹ سمٹا کر بیستارے اس خیابانِ آرزو میں جمع سے دلوں میں درخشندہ عزائم کی تابنا کیاں اور روحوں میں نڑپتی اُمنگوں کا سوز وساز میر کارواں کے دلِ ارجمند کی کیفیت۔ پنڈال کے ایک گوشے سے بھی اُس کی مسرور نگاہیں اپنے کاروانِ شوق کی طرف اُٹھتیں اور بھی اپنی کھن راہوں کے نشانِ منزل کی طرف اس کاعزم بلند برملا کہدر ہاتھا۔

میں ظلمتِ شب میں لے کے نکلوں گا اپنے درماندہ کارواں کو شرونشاں ہو گی آہ میری نفس مرا شعلہ بار بار رفقائے سفر کے دلوں سے بے ساختہ اس کے تق میں بدر عاا بھر رہی تھی۔

دریا متلاطم ہوں تری موج گہر سے کی کی ش

#### بهلااجلاس

يرويز صاحب كاخطاب:

نمودارہوئے اس باران کےخطاب کاعنوان تھا۔

پرویر میں عب اور ہے۔ اور میں عاب میں استقبالیہ اور ناظم ادارہ کی رپورٹ کے بعد پرویر تو اور ہیں استقبالیہ اور ناظم ادارہ کی رپورٹ کے بعد پرویر تو ساحب کو مائیک پر آنے کی دعوت دی گئی، پنڈال کی فضا کا رنگ بدل گیا۔ پنڈال سے باہر ہر شخص جو کہیں نہ کہیں مصروف کا مقا، سب کچھ چھوڑ کر پنڈال کا رُخ کر رہا تھا۔ اس اجلاس کے لئے خصوص دعوت نامہ بھی خاصی تعداد میں جاری کئے گئے سے۔ اور مندو بین ومبصرین کے علاوہ معزز مہمانوں کا طوفان اُٹھ اچلا آ رہا تھا۔ وسیعے پنڈال کے آخری گوشے تک تمام شسیں پڑہو گئیں اور پھر مندو بین نے نئے مہمانوں کے لئے اپنی کرسیوں کو خالی کرنا شروع کردیا۔ خواتین کے حصہ وینڈال میں بھی بڑل دھرنے کو جگہ نہ رہی۔ انتظامیہ کے قلب کو یہ شکاش طلسم بچھ وتاب بنارہی تھی کہ مہمانوں کے ہجوم سے پنڈال کہیں تنگی و راماں کی صورت پیدانہ کردے ایکن مندو بین نے اپنی نشستوں کی پیشکش کرے اس شکاش کو آسودگی میں بدل دیا۔ والہا نہ ذوتی وشوق اور شدت انتظار کے دل آ ویز ماحول میں پرویز صاحب منتظر نگانوں کے سامنے عید کا چاند بن کر

''پيام فصلِ بہار''

دهم به غمزده طائر پیام فصل بہار ته نشین اُو سیم ویاسمن ریزم
"باده ء زندگی" اور "حُمِ زندگی" کے بعداس پیام بہار کی کیف انگیزیوں اور وجد آفرینیوں کے تاثرات کیا تھے؟ جذبات
واحساسات کا یہ کیف ونشاط الفاظ کی زبان سے اداکر ناممکن نہیں نظریہی آتا تھا کہ حُسنِ بیان کے ساغرو مینا گردش میں آگئے اور
دریائے پُر خروش زبند و شکن گزشت از تنگنائے وادی ء وکوہ ودمن گزشت
فکر ونظر کے آسان پر اندھیری رات میں نئے نئے ستار ہے جگرگانے لگے اور کا روانِ شوق نے اپنی منزل کا شہنشان
فکر ونظر کے آسان پر اندھیری رات میں نئے نئے ستار ہے جگرگانے لگے اور کا روانِ شوق نے اپنی منزل کا شہنشان

آئین نوکی تدوین کے سلسلے میں پرویز صاحب نے کہا کہ اس سوال کوحل کرنا ابھی باقی ہے کہ ہمارا آئین کس قسم کا ہواور وہ آئیڈیالوجی کیاتھی جس کے لئے یہ خطہء زمین حاصل کیا گیا۔ انہوں نے کہا کہ ہمارے مستقبل کا انحصارا نہی سوالات کے حل پر موقوف ہے۔ وقت آگیا ہے کہ حالات کی اس مُہلت سے کما حقہء فائدہ اٹھائیں۔ از ال بعد پرویز صاحب نے اسلامی دستور کے اساسی نکات کی باتنفصیل وضاحت کی اور کارفر ما یانِ مملکت پرواضح کیا کہ فرقہ بندی کے شرکے عظیم کوختم کئے بغیر اسلامی آئین اور اسلامی نظام کا دعوی انہائی خود فریمی کی دلیل ہوگا۔ جب اسلام دین کی نا قابلِ تقسیم وحدت میں ہرنوع کی فرقہ بندی کو کھلاشرک قرار دیتا ہے تو پھر اسلامی آئین اور مذہبی فرقوں کا بیک وقت وجود اسلام سے مضحکہ خیزی قرار یائے گی۔

ہ خرمیں قلب مضطرب کی انتہائی تیش وخلش سے پرویز صاحب نے رفقائے سفر سے اپیل کی کہ وہ وقت کی آ واز کو پہچا نیں اور قُر آنی فکر کوعام کرنے میں جو کچھ بن پڑے کر گزریں۔

یرویز صاحب کے اس دلکشا خطاب کے بعد کنونش کی پہلی نششت اختتام پذیر ہوگئی۔ (پیخطاب ہدیۂ قارئین ہے)

# پیام فصل بہار پیام <sup>ہمصفی</sup>ران <sup>چمن</sup>

سح درشاخسارِ بوستانے چہ خوش می گفت مرغِ نعمہ خوانے بر آور ہر چپہ اندر سینہ داری سرودے ، نالہ ، آہے فغانے برادرانِ عزیز!سلام ورحمت

للہ الحمد! کہ بیقا فلہ ، بہار ، جو آج سے قریب اڑھائی سال قبل ● ، ما نندسیم ضبح گاہی ، نہایت نرم خرامی سے ، آمادہ بہ سفر ہوا تھا ، ہوا تھا ، ہولناک وادیوں کی وحشت سامانیوں سے بے خطر ،گل پوش و آئینہ پاش روشوں کی دکشیوں سے بے نیاز ، حوصلہ شکن وہمت رُباچٹانوں کی راہ بندیوں سے بے پرواہ ، سودائے حصولِ منزل سے سرمست ، مانند کہکشاں بگریبانِ مرغزار ، قدم قدم آگے بڑھتا ، آج اُس مقام تک آپہنچا ہے جہاں فضامیں ہر طرف مرغانِ ہمنوا کے چیجے فردوس گوش بنتے ہیں اور ہر فرد کا رواں سے بیار ریکار کر کہدر ہے ہیں کہ

گئے دن کہ تنہا تھا تو انجمن میں ترے اب یہاں رازداں اور بھی ہیں آپاحباب نے،اس مخضر سے عرصہ میں باغ وراغ ،مملکت کے ہر گوشے میں جس جوش نوائی اور ہم آ ہنگی سے شیدِ قرآنی کوعام کیا ہے بیاس کا اثر ہے کہ آج اس کا ہر مُرغِ خوش الحان آپ کا ہمنواد کھائی دیتا ہے اور اس حقیقتِ کبری کی علی وجہ البصیرت شہادت دیتا ہے کہ

شورشِ عندلیب نے روح چن میں بھونک دی ورنہ یہاں کلی کلی مست تھی خواب ناز میں کنونشن کی تاریخوں میں تبدیلی:

آپ نے راولپنڈی میں اس اجھاع کے لئے تاریخوں میں تبدیلی کا جو فیصلہ کیا ، بظاہر اس کا محرک جذبہ موسم کی ناسازگاری سے تحفظ تھا۔لیکن آج ایسامحسوس ہوتا ہے کہ کی فکری اور قلبی دنیا میں جو انقلات بیدار ہور ہاہے ، اُس فیصلہ میں غیر شعوری طور پر ، اُس کا بھی ہاتھ کا رفر ما تھا۔ بہار کا موسم وہ ہے جس میں کا نئات کے گوشے گوشے میں نئی زندگی کی نمود ہوتی ہے۔ شجر حیات کی ہر شاخ سے حسنِ خوابیدہ انگر ائیاں لے کر بیدار ہوتا ہے۔ چیٹیل میدانوں سے سبزہ و نور ستہ اور خشک ٹھنیوں سے گل نو ومیدہ آسمیں ماتا ہوا اٹھتا ہے اور ہر دیدہ بینا سے بیار پیار کر کہتا ہے کہ فانظر اِلی اللهِ کیفف یُحی

<sup>📭</sup> پہلی کنونشن نومبر 1956ء میں منعقد ہوئی تھی۔

الْاَرْضَ بَعْلَ مَوْقِهَا ۗ (30:50)تم مبدا فیض کی نیساں باریوں اور گہر فشانیوں کودیکھو کہ اس نے کس طرح زمینِ مردہ کو حیاتِ تازہ عطا کر دی ہے۔

خیزکه درکوه و دشت خیمه زد ایر بهار

مست ترنم بزار

طوطی ودراج وسار

بر طرف جوئبار

کشتِ گل ولاله زار

چشم تماشا بیار

خیز که در کوه ودشت خیمه زد ابر بهار

خیز که در باغ وراغ قافله وگل رسید

باد بهارال وزید

باد بهارال وزید

گرغ، نوا آفرید

لاله، گریبال درید

حسن، گلِ تازه چید

خیز که درباغ وراغ قافلهٔ گل رسید

### حياتِ نو کي طلب:

خدا کے کا کناتی قانون کا یہی تقاضا تھاجس سے آپ، غیر شعوری طور پر متاثر ہوکراس مقام پر موسم بہار میں خیمہ ذن ہوئے ہیں تا کہ اپنے نشوونما دینے والے سے کہیں کہ ہم نے خار جی کا کنات میں تیرے نظام ربوبیت کی ندرت کاریوں سے حیات نوکی نمود دیکھ لی ہے۔ لیکن ہماری آرزویہ ہے کہ دَبِّ آرِنی گئے قُٹ تُنجی الْمَوْتی والْمَوْتی والی کے میں دکھا کہو دلوں کے ویرانوں کو کس طرح از سرنو آباد کیا کرتا ہے اور مردہ قو موں کو کس طرح زندہ اقوام کی صف میں کھڑے ہونے کے قابل بنایا کرتا ہے۔ یہی ہو وہ نقطہ ویرکا رہمنا جس کے حواب کے لئے ہم یہاں جمع ہوئے ہیں اور یہی ہے وہ سوال جس کے جواب کے لئے ہم اُس خدائے بلند و برترکی آسان پر جھولی پھیلائے کھڑے ہیں جس کا اعلان ہے کہ: اُجِیْبُ دَعُوَةَ اللَّا عِ إِذَا دَعَانِ لا اُس خدائے بلند و برترکی آسان پر جھولی پھیلائے کھڑے ہیں جس کا اعلان ہے کہ: اُجِیْبُ دَعُوةَ اللَّا عِ اِذَا دَعَانِ لا جواب دیتا ہوں جو جھے پکارتا ہے۔ وہاں سے جواب لینے کے لئے انسان کی پکار میں شی طلب، آرزو میں شدت اور ذہن میں شجھنے کی صلاحیت شرط ہے۔ جب ما مُگنے الا جواب لینے کے لئے انسان کی پکار میں شی طلب، آرزو میں شدت اور ذہن میں شجھنے کی صلاحیت شرط ہے۔ جب ما مُگنے الا جواب لینے کے لئے انسان کی پکار میں شی طلب، آرزو میں شدت اور ذہن میں شمی کے صلاحیت شرط ہے۔ جب ما مُگنے الا جواب لینے کے لئے انسان کی پکار میں شرح میں شدت اور ذہن میں شمی کے صلاحیت شرط ہے۔ جب ما مُگنے الا

اس نہے سے مانگتا ہے تواس کی کتاب خود آ کے بڑھ کراس کا استقبال کرتی ہے۔

شعاعِ مہر خود بیتاب ہے جذبِ محبت سے حقیقت ورنہ سب معلوم ہے پرواز شہنم کی خوش بخت ہیں وہ جوصحنِ چمنِ کا کنات کی لالہ کاریوں کے ساتھ، اپنے دل کی کھیتی کی سیرا بیوں اور شادا بیوں کے سامان کی بھی تلاش کریں۔ طوفہ کی لئے ٹم و ٹے شئ مَاٰبِ (13:29)

**\*** 

## عسكرى انقلاب:

رفیقانِ محترم! جب ہم پچپلی مرتبہ (اکتوبر 1957ء) راولپنڈی میں جمع ہوئے تھے، اس کے بعد ہمارے ہاں کی فکر وفظر کی و نیامیں جو تبدیلیاں ہوئی ہیں، ان سے کہیں بڑھ کروہ خارجی انقلاب ہے جومملکت ِپاکستان میں نمودار ہواہ و اسلح بین نگاہوں کے نزدیک بیان انقلاب شاید محض بساطِ سیاست کی مہرہ بازیوں کا نتیجہ ہولیکن جن کی نظریں سطح سے نیچا تر کر گہرائی تک پہنچتی ہیں وہ جانتے ہیں کہ اس کے پیچھے کا نناتی قوتوں کا ہاتھ بھی کارفر ما تھا۔ یہی وہ قوتیں ہیں جنہیں عام الفاظ میں زمانے کے نقاضے کہاجا تا ہے۔ زمانے کے نقاضے لکاریکارکر کہدرہے تھے کہ

پُرانی سیاست گری خوار ہے زمین میر وسلطان سے بیزار ہے گیا دورِ سرمایی داری گیا! تماشا دکھا کر مداری گیا!

دنیا تواس پچارکودل کے کانوں سے سن رہی تھی لیکن ہماری حالت بیتھی کہ ہم اپنے کانوں پر مفاد پرستیوں کے لحاف لپیٹ کرسور ہنا چاہتے تھے۔اگر کچھ وقت تک اور ہمارا یہی حال رہتا تو کم از کم مجھے تو صاف نظر آر ہاتھا کہ اس خلا کو پُرکر نے کے لئے کمیونزم کا سیلا با پنی تلاظم انگیزیوں کے ساتھ اُمنڈ کر آجائے گا اور ہمارے ہما منظریا تے زندگی اور تصوراتِ حیات کو خس وخاشاک کی طرح بہاکر لے جائے گا۔ ناس طوفانِ بلا خیزکی آمدسے پہلے ہم نے خودا پنے ہاتھوں سے اپنے ہاں لیں تبدیلی پیدا کر لی جس سے سر مایہ داری کو پروردہ اور مفاد پرستیوں کی سیاست کی بساط اُلٹ گئ۔ اس انقلاب کا پہلا مظاہر زرعی اصلاحات کی شکل میں سامنے آیا ہے۔

#### زرعی اصلاحات:

قر آن کریم کی رُوسے، ملکیت ِ زمین کوجو پوزیش ہے اس کے متعلق ہمارے لٹریچر میں اتنا کچھ آچکا ہے کہ اس وقت اس ضمن میں تفصیل سے کچھ کہنے کی ضرورت نہیں۔ جبیبا کہ آپ احباب کو معلوم ہے، اسلام میں زمین کی انفرادی یا اجتماعی ملکیت کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔ قر آن نے معاشی نظام کا جوتصور دیا ہے اس کی رُوسے۔

اكتوبر 1958 ء مين، كمانڈران چيف جزل محدايوب خان كى زير قيادت عسكرى انقلاب ـ

<sup>🗨</sup> ان اصلاحات کی رُوسے انفرادی ملکیت زمین کے رقبہ کی (پیان سوا یکڑ تک ) تحدید کردی گئ تھی۔ (طلوعِ اسلام )

(1) زمین تمام نوع انسانی کے لئے رزق کا سرچشمہ ہے۔

(2) اسلامی مملکت کی ذمدداری ہے کہ وہ تمام افراد کی بنیادی ضرور یاتے زندگی بہم پہنچائے۔ اس میں ذمدداری کا لفظ قابل غور ہے۔ یعنی مملکت صرف اتنا کہ دینے سے اپنے فریضہ سے سبکدوش نہیں ہوسکتی کہ ہم لوگوں کے لئے سامان زیست بہم پہنچانے کی پوری پوری پورش کریں گے۔ سامانِ زیست کی بہم رسانی اس کی بنیادی ذمدداری اور اس کی ہستی کے لئے وجہ عواز (Justification for its existence) ہے۔ اَلَّذِینِی اِنْ مَّکَدُّہُم ہُو فِی الْکَرُضِ اَقَامُوا الصَّلُوةَ وَاَتُوا النَّلُو فَا وَالْمَالَةُ کُو وَ وَاللّٰهِ عَاٰقِبَةُ الْالْمُورِ ﴿ 1 22:41 وَ وَاللّٰهِ عَاٰقِبَةُ الْالْمُورِ ﴿ 1 22:42 وَ وَاللّٰهِ عَاٰقِبَةُ الْالْمُورِ ﴿ 1 22:43 وَ وَاللّٰهِ عَاٰقِبَةُ الْالْمُورِ ﴿ 1 22:43 وَ وَاللّٰهِ عَاٰقِبَةُ اللّٰمُ وَرِ ﴿ 1 23:43 وَ وَاللّٰهِ عَاٰلَاتُ وَقَامُوا الصَّلُوةَ وَاللّٰهِ عَاللّٰهُ وَاللّٰمِ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمَ وَاللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ ا

(3) ظاہر ہے کہ یم ملکت اپنی اس اہم ذمہ داری سے عہدہ برانہیں ہوسکتی جب تک ذرائع رزق اس کی تحویل میں نہ رہیں۔
(4) الہذا، قُر آن کی روسے ، زمین اور دیگر وسائل پیداوار کا مملکت کی تحویل میں رہنا ضروری ہے۔ اس کے برعکس ،
ہمارے ہال'' شریعت کا فیصلہ' یہ بتایا جاتا تھا (یعنی اُس شریعت کا فیصلہ جو ہمارے جاگیردارانہ دور میں وضع ہوئی تھی ) کہ
زمین پرانفرادی ملکیت بے حدونہایت جائز ہے اور (اس کا کلیۃ مملکت کی تحویل میں چلے جانا تو ایک طرف ) حکومت کو اس کا
بھی جی نہیں پہنچتا کہ اس پر کسی قسم کی تحدید (LIMITATION) عاید کر سکے۔ اس انقلاب نے زمین کی ملکیت کی حد بندی کر
کے اس غلط مفروضہ کو کا لعدم قرار دیدیا ہے کہ زمین پر افراد کی ملکیت ہوتی ہے اور اس پر کسی قسم کی حد بندی نہیں کی جاسکتی۔
زرعی اصلاحات کمیشن کی رپورٹ میں تو اس حقیقت کو بھی تسلیم کر لیا گیا ہے کہ زمین پر افراد کی ملکیت ہونہیں سکتی۔ اس میں ،
پہلے موجودہ والکانِ اراضی کا نظر یہ پیش کرتے ہوئے کہا گیا ہے کہ

## زرعی کمیشن کی ر پورٹ:

زمیندار کے نقطہ نگاہ سے زمین کی ملکیت پر کسی قسم کی حد بندی کرنا ایک حادثہ عظیم ہے۔ اُس کے نزدیک ایسا قدام کمیونزم کے مترادف اور یکسر غیراسلامی ہے۔ وہ ایسا کہتے وقت اس بات کو قابلِ اعتنا ہی نہیں سمجھتا کہ کم از کم چاراسلامی مملک ۔ یعنی مصر، شام، ترکی اور عراق ۔ یہ ملکیت زمین پر حد بندی عاید کررکھی ہے۔ اُس کا کہنا ہے ہے کہ اس مقصد کے لئے زمین کودیگر اقسام جائیدادسے الگ کیوں کیا جاتا ہے۔ اگر ذمنی کی ملکیت پر حد بندی عائد کرنی ہے تو دولت کی دیگر اقسام، مثلاً کا رخانوں وغیرہ پر بھی اسی طرح حد بندی عاید کرنی چاہئے۔ (رپورٹ س نے 25۔ 26)

آ پاحباب اس حقیقت سے بے خبرنہیں کہ بید دلائل زمیندار کے ذہن کے پیدا کردہ نہیں۔ انہیں ہمارے علمبر دارانِ شریعت نے ان کے لئے بہم پہنچایا تھا ● (بیجملہ معترضہ تھا)ر پورٹ میں مندرجہ بالانظریہ پیش کرنے کے بعد لکھا ہے۔ زمیندارکواس حقیقت کو ہمیشہ سامنے رکھنا چاہئے کہ زمین پر حق ملکیت مطلق (ABSOLUTE) نہیں۔ (ص:26)

اس نقطہ کی وضاحت کے لئے ''زمین کے معاوضہ'' کے سلسلہ میں رپورٹ میں لکھا ہے کہ ہم نے ملکیت زمین کی پیداوار میں مملکت کاحق ہم نے ملکیت زمین کی پیداوار میں مملکت کاحق سلیم کیا جائے گا جولگان کی شکل میں ادا کیا جاتا ہے ، زمین کی ملکیت کو مطلق (FULL-OWNERSHIP) قرار نہیں دیا جا سکتا نظری طور پر دیکھا جائے تو مملکت کو اس کا پورا اپورا اختیار ہے کہ وہ شرح لگان اس قدر بڑھا دے کہ مالک اراضی کو زمین کی پیداوار میں سے بچھ بھی نہ بچے ۔ چونکہ '' زمین کی قیت' سے مفہوم سے ہے کہ زمیندارکوز مین سے جو بچھ حاصل ہونا تھا اسے یک مشت اداکر دیا جائے اس لئے ، مذکورہ بالانظر بیک روثنی میں ، یہ چیز حقِ ملکیت کے بنیا دی تصور کے قطعاً خلاف نہیں کہی جاسکتی ۔ اگر مملکت ، زمین کا کچھ بھی معاوضہ نہ دے ۔ (ص: 43)

آپ نے دیکھا کہ زرع کمیشن اپنی تحقیقات کے بعد جس نتیجہ پر پہنچا ہے وہ کس طرح قرآن ک بنیادی تصور کے قریب ہے۔ تاریخ بناتی ہے کہ حضرت عمر ﷺ کے زمانے میں مملکت کوالیے قطالع اراضی کی ضرورت پڑی جوس وقت تک افراد کے پاس سے توانہیں بلا معاوضہ حاصل کرلیا گیا۔ نیز جولوگ اسلام لاتے ان کی زمینیں شروع ہی ہے مملکت کی تحویل میں چلی جاتیں۔ ان تصریحات سے یہ حقیقت آپ کے سامنے آگئ ہوگی کہ اراضیات کی تحدید کے متعلق حکومت کا فیصلہ قرآنی نظام معاش کی سمت، ایک جراتمند اندا قدام ہے۔

رقبهُ اراضی:

حکومت نے جس قدر رقبہ ءاراضی انفرادی ملکیت میں رہنے دیئے جانے کا فیصلہ کیا ہے ، بعض حضرات کے نز دیک وہ بہت زیادہ ہے۔ اور تو اور ،خود زرعی کمیشن کے ایک ممبر (غلام آخق خان صاحب) کی بھی یہی رائے تھی جس کا اظہار رپورٹ میں کیا گیا ہے۔لیکن کمیشن نے اس ضمن میں کہا ہے کہ

تحدید ملکیت کے متعلق ہم نے جو کچھ تجویز کیا ہے اس باب میں متعدد عناصر نے ہماری راہ نمائی کی ہے۔ہم چاہتے ہیں کہ غیر محدود ملکیت سے محدود ملکیت کی طرف انتقال ، ایسے ہموارا نداز سے ہو کہ زمیندار کے لئے اپنے ماضی سے انقطاع اس قسم کی دشواریاں پیدا نہ کرے جن کی وجہ سے اسے زندگی بسر کرنا مشکل

ہوجائے۔لینی اس کی آمدنی میں یک لخت اتنی کی نہ آجائے جس سے اس کا گزارہ نہ ہوسکے۔(ص:29) اس سے ظاہر ہے کہ حکومت اس باب میں اپنے متنہای تک بتدریج پہنچنا چاہتی ہے۔ لیعنی انہوں نے جوموجودہ فیصلہ کیا ہے تو بی آنووں کی کمی نہیں ہے،رعایت طرف آسٹیں ہے

اس سے اُمیدی جاسکتی ہے کہ حکومت اگراسی نیج سے مزیدا قدامات کرتی رہی تو وہ رفتہ رفتہ قرآن کی متعین کردہ منزل تک پہنچ جائے گی جہاں نہ صرف زمین، بلکہ جملہ وسائل پیداوار، انفرادی ملکیت سے نکل کرمملکت کی تحویل میں چلے جاتے ہیں اورمملکت ان سے، افراد مملکت کی بنیادی ضروریات ِ زندگی مہیا کرنے کی عظیم ذمہ داری سے عہدہ برآ ہوتی ہے۔ اسی کو نظام ربوبیت کہتے ہیں جوخدا کی صفتِ رب العالمینی کا (بشری صدود کے اندر) عکس ہے۔ حیبہ بنے قالله وقتی آئے تھی الله وقتی آئے تھی الله وقتی آئے تھی الله وقتی آئے تھی الله وقتی آئے تھی کہتے ہیں جوخدا کی صفتِ رب العالمینی کا (بشری صدود کے اندر) عکس ہے۔ حیبہ بنے قالله وقتی آئے تھی الله وقتی آئے تھی الله وقتی آئے تھی اللہ و اللہ

انسانيت كى نجات وسعادت:

آپ نے غور کیا کہ خدا کے کا نتاتی تو اندی کس طرح دنیا کوسیح راستہ کی طرف لائے چلے جارہے ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ انسانیت کی نجات وسعادت کے لئے اُس راستے کے علاوہ کوئی دوسرا راستہ نہیں ہے جسے قر آن کریم نے ابدی اصولوں کی حیثیت سے متعین کر کے دے دیا ہے۔ دنیا جتنے اور راستوں پر جی چاہے چل کر دیکھ لے، اسے اپنے ناکام تجارب کے بعد اُس راستے کی طرف آنا ہوگا جس کا تعین قر آن نے کیا ہے اور جس پراُس ذاتِ اقدی واعظم (علیہ التحیة والسلام) کے نقوشِ قدم درخشندہ ستاروں کی طرح چمک رہے ہیں جس نے خوداس راستہ پر چل کرنوعِ انسان کواحتر ام آدمیت کی منزل تک پہنچا کرد کھا یا تھا۔ زمانہ اس حقیقت پر شاہد ہے کہ اس چودہ سوسال کے عرصہ میں جس قدر صحیح انقلابات رونما ہوئے ہیں ، ان سب کا کر دکھا یا تھا۔ زمانہ اس حقیقت پر شاہد ہے کہ اس چودہ سوسال کے عرصہ میں جس قدر صحیح انقلابات رونما ہوئے ہیں ، ان سب کا کر خانہ اس کی طرف تھا۔ اور جوضیح انقلاب اسکے بعد بریا ہوں گے ان کا رُخ بھی اسی سمت کو ہوگا۔

شمعِ نظر ، خیال کے انجم، جگر کے داغ جینے چراغ ہیں اُسی محفل سے آئے ہیں!

احمارور هبان:

لیکن جہال بیحقیقت وجہءصدمسرت ہے کہ انسانیت ہرنا کا متجربہ کے بعد قر آن کے متعین کردہ نصب العین کی طرف آتی ہے وہاں بیامر باعثِ ہزار تعجب وت اُسف ہے کہ قر آن کی سب سے زیادہ مخالفت خود ہمارے اربابِ مذہب کی طرف سے ہوتی ہے۔

کے بشہر نگہ کن ، چہ انقلاب افتاد کہ رند میکدہ بیدار وپارسا خفت است اور یہ بھی کوئی نئی بات نہیں۔قرآن کریم نے مسلمانوں کو واضح الفاظ میں متنبہ کردیا تھا کہ: یَا آئیکا الَّذِیْنَ الْمَنْوَا اِنَّ کُوئِدُو الْفَاظِ مِیں متنبہ کردیا تھا کہ: یَا آئیکا الَّذِیْنَ الْمَنْوَا اِنَّ کُوئِدُو اللّٰهِ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ

بغیر، ناخق کھاجاتے ہیں اور خدا کے بندوں کو خدا کے راستے سے بہکا کر دوسر ہے راستوں پرڈال دیتے ہیں۔تاریخ انسانیت اور خود اسلام کی سرگزشت اس پر شاہد ہے کہ طحد اور بے دین لوگ، دوسروں کو خدا کے راستے سے پھیرنے میں کبھی اتنے کامیاب نہیں ہوئے تھے جتنے کامیاب وہ لوگ ہوتے ہیں جن کا دعویٰ ہو کہ وہ خدا کی طرف دعوت دینے والے ہیں لیکن درحقیقت وہ خدا کا راستہ روک کر کھڑے ہیں۔اس کی وجہ ظاہر ہے، جھوٹ اگر کسی کے سامنے اپنی اصل میں (بے نقاب) آئے تو وہ کبھی کا میاب نہیں ہوسکتا۔اسے اپنی کا میابی کے لئے ضروری ہے کہ وہ بچے کا لبادہ پہن کر آئے۔

#### جھوٹ، سچ کے نقاب میں:

ایک خص آپ کے پاس آکر پچھ باتیں کرتا ہے۔ آپ پھین کر لیتے ہیں اور جو پچھوہ چاہتا ہے ویبا کرنے پر آمادہ ہو جاتے ہیں، لیکن عین اس وقت وہ آپ سے کہتا ہے کہ بھی ایمیں نے جو پچھ آپ سے کہا وہ سب جھوٹ ہے۔ کہنے! اس کے بعد اس کے لئے وہ پچھ کردیں گے جس کے لئے آپ آمادہ ہو پچھ تھے؟ بھی نہیں کریں گے۔ آپ وہ پچھاسی صورت میں کریں گے جب وہ آخرتک قسمیں اٹھا اٹھا کر آپ کو بقین دلاتا جائے کہوہ جو پچھ کہتا ہے بچ ہے۔ اس سے واضح ہے کہ جھوٹ کو اپنی کا میابی کے لئے بچ کا نقاب اوڑ ھنا پڑتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ خدا کا راستہ روکنے میں وہی کا میاب ہو سکتے ہیں جو خدا پس کی کا نقاب اوڑ ھنا پڑتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ خدا کا راستہ روکنے میں وہی کا میاب ہو سکتے ہیں جو خدا پس کی کا نقاب اوڑ ھنا پڑتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ خدا کا راستہ روکنے میں وہی کا میاب ہو سکتے ہیں جو خدا پس کی کا نقاب اوڑ ھنا پڑتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ خدا کا راستہ روکنے میں وہی کا میاب ہو سکتے ہیں جہ کہ دیکھ گئیڈوں الڈی خور اس می ہو تھا تھا ہوں کے خور اس کے متعلق مشہور ہے کرتے ہیں کہ وہ خدا کا حکم ہے، اور مقصد اس سے یہ ہوتا ہے کہ: لیکھ تو ٹول کے متعلق کہیں کہ لیے جا نمیں۔ اگر بیلوگ اپنے قاوی کے متعلق کہیں کہ انہیں ہم نے اپنے جی سے گھڑلیا ہے، وہ خدا کا حکم نہیں تو کوئی شخص ان کے فریب میں نہ آئے۔ ان کا فریب کا میاب ہوتا ہی انہیں ہم نے اپنے جی سے گھڑلیا ہے، وہ خدا کا حکم کہ کر پیش کریں۔

انہیں ہم نے اپنے جی سے گھڑلیا ہے، وہ خدا کا حکم کہ کر پیش کریں۔

انہیں ہم نے اپنے جی سے گھڑلیا ہے، وہ خدا کا حکم کہ کر پیش کریں۔

دوسری قوموں کے لئے یہ معلوم کرنامشکل تھا کہ جو پچھان کے اربابِ شریعت ان سے کہتے ہیں، وہ خدا کا حکم ہے یا ان کا پنا فیصلہ، اس لئے کہ اُن کے پاس خدا کی کتاب اپنی اصل شکل میں موجو زئبیں تھی لیکن ہماری پوزیشن اُن سے بالکل مختلف ہے۔ ہمارے پاس خدا کی کتاب حرفاً حرفاً محفوظ ہے اور ہر شخص کی اُس تک رسائی ہوسکتی ہے۔

#### یہ غنیمت ہے در میخانہ اب تک باز ہے

ہمارے لئے کرنے کا کام فقط اتنارہ جاتا ہے کہ جو پچھ ہمارے سامنے دین کے نام سے پیش کیا جائے اسے خدا کی کتاب کے سامنے لیجائیں اوراس سے فیصلہ لے لیس کہ وہ واقعی خدا کا حکم ہے یااس کی طرف یونہی منسوب کردیا گیا ہے۔ چارہ این است کہ ازعشق کشاد ہے طلبیم پیشِ او سجدہ گزاریم ومرادے طلبیم

## تا ئىن كى تنسيخ:

برادران عزیز اعسکری انقلاب کا پہلا کا رنامہ آپ کے سامنے آچکا۔ اس کا دوسرا کا رنامہ اُس آئین کی تنیخ ہے جس کا اکثر وییشتر حصہ غیر اسلامی تھالیکن اس کے باوجود حضرات علماء کرام نے اس کے عین اسلامی ہونے کا فتو کی صادر فرما دیا تھا۔ ہم ، جو خطہ ء پاکستان میں خالص قر آنی نظام کی تشکیل کے متمنی ہیں ، ہزار چاہتے تھے کہ 1956ء کا آئین بلا تاخیر قر آنی آئین میں ضروری اور بنیادی تبدیلیاں کرانے کے لئے آئین اور جمہوری آئین میں تبدیل ہوجائے۔ لیکن ہمارے لئے اُس آئین میں ضروری اور بنیادی تبدیلیاں کرانے کے لئے آئین اور جمہوری طریق کے علاوہ کوئی چارہ ء کا رنہ تھا اور ہماری کوشٹوں کا رُخ اس سمت کوتھا۔ ہم اچھی طرح شجھتے تھے کہ بیراستہ بڑا طویل اور زمانے کی رفتار بڑی تیز ہے۔ لیکن ، جیسا کہ میں نے ابھی ابھی کہا ہے ، ہمارے سامنے اس کے سواکوئی طریق کا رئیس تھا۔ مسافت کی لمبائی سے گھراکر خودا پنے احباب میں سے بعض میرے پاس آتے اور کہتے کہ اس طریق سے ہم اپنی منزل تک کس طرح اور کہتے کہ اس طریق سے ہم اپنی منزل تک کس طرح اور کہتے کہ اس طرح اور کستہ کی کسلامی کے۔

آہ کو چاہئے اک عمر اثر ہونے تک کون جیتا ہے تری زلف کے سر ہونے تک میں ان سے کہتا کہ مجھے آپ کی بیتا بیء تمنا کا پورا پورااحساس ہے لیکن آپ کو صبرطلبی عشق ● پر بھی تو نگاہ رکھنی پڑے گی۔ لیکن میں دیکھتا تھا کہ اس سے ان کا اطمینان نہیں ہوتا تھا اور یوں ان قلوب پر بھی مایوسی اثر انداز ہوتی چلی جارہی تھی ، جنہیں اقرار تھا کہ مایوسی کفر ہے۔ ان حالات میں عسکری انقلاب آیا اور اس نے بیک جنبشِ قلم پورے کے پورے آئین کو کا لعدم قرار دے دیا۔

عشق کی اک جست نے طے کر دیا قصہ تمام اس زمین وآساں کو بے کراں سمجھا تھا میں تخریب کے بعد تعمیر:

لیکن یہ اس پروگرام کا صرف تخریبی حصہ ہے اور یہ ظاہر ہے کہ جس تخریب کے ساتھ تعمیر نہ ہووہ تخریب مفید ہونے کے بجائے اللی مصر ہو جاتی ہے۔ اس لئے قرآن نے کہا ہے کہ: فَمَنْ یَّکُفُو بِالطَّاغُوْتِ وَیُوْمِیْ بِاللّٰہِ فَقَدِ اسْتَہُسَكَ بِاللّٰهُ وَقِيا اسْتَہُسَكَ بِاللّٰهُ وَقِيا اللّٰهِ فَقَدِ اسْتَہُسَكَ بِاللّٰهُ وَقِيا اللّٰهُ وَقِيا لَهُ وَقِيا اللّٰهُ وَقَيْلًا مُعَلّٰمُ وَاللّٰهِ وَقَيْلًا مِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ وَقَيا اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمَ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ

کہنہ را در شکن وباز بہ تعمیر خرام ہر کہ در ورطہ لا ماند بہ الا نرسید
اس اعتبار سے دیکھئے تو آج ہم پھراس مقام پر کھڑے ہیں جہاں 1947ء میں تھے۔ یعنی ہمارے پاس ایک آزاد
مملکت ہے جس کا آئین ہم نے مرتب کرنا ہے۔ سوال سے ہے کہ وہ آئین کی قسم کا ہونا چاہئے۔ ہم نے 1948ء تک اپنی
بساط کے مطابق مسلسل کوشش کی کہ قوم کو بتایا جائے کہ وہ آئیڈ یالوجی کیاتھی جسے ملی قالب میں ڈھالنے کے لئے پاکستان کا
ماشق صبر طلب اور تمنا بیتاب دل کا کیارنگ کروں خون جگر ہونے تک

خطہء زمین حاصل کیا گیا تھا، اور ایک اسلامی مملک کا آئین کس قسم کا ہوتا ہے۔ اگر چپہ ہماری طرف سے پیش کردہ قرآنی تصور، ہماری تو قعات سے زیادہ عام ہوالیکن مفاد پرست گروہوں کے حربے زیادہ مؤثر تھے اس لئے مملک کا آئین اسلامی نہ بن سکا۔ معلوم ہوتا ہے کہ فطرت کی میزان میں ہماری پیہ ہلاکت ابدی نہ تھی۔ اس لئے ہمیں دوبارہ موقع دیا گیا ہے کہ ہم اپنی غلطی کی تلافی کر سکیں ورنہ عام طور پر ہوتا یہی ہے کہ

تبھی کرتی نہیں ملت کے گناہوں کو معاف

فطرت افراد سے اغماض بھی کر لیتی ہے

آئينِ نو کي ترتيب کا سوال:

لیکن ملک کی بدشمتی ملاحظہ بیجئے کہ ادھر آئین کی ترتیب نو کا سوال سامنے آیا اور اُدھر پھر اُنہی تخریبی عناصر نے سر زکالنا شروع کر دیا جنہوں نے اس سے پہلے نو سال تک اپنی ہرقوت کو اس''جہاد عظیم'' میں صرف کر دیا تھا کہ پاکستان میں سیح اسلامی آئین مرتب نہ ہونے پائے خواہ اس سے خود اسلام دنیا کی نظروں میں اضحوکہ کیوں نہ بن جائے۔ اور اسلامک آئیڈیالوجی کے دعاوی فریب بن کر کیوں نہ دکھائی دیے لگیں۔

خوشم که گنبد چرخ کهن فرو ریزد اگرچه خود همه بر فرقِ من فرو ریزد

اب پھر نئے سرے سے ان سوالات میں خلط مجھ پیدا کیا جارہا ہے کہ اسلامی آئین کسے کہتے ہیں۔ اسلامی مملکت کے امتیازی خط وخال کیا ہوتے ہیں۔کیا پاکستان میں اسلامی آئین مرتب کیا جاسکتا ہے (وغیرہ وغیرہ)۔ جیسا کہ میں پہلے عرض کر چکا ہوں ، ان موضوعات پر میں مسلسل دس برس سے کھتا چلا آر ہا ہوں اس لئے اس وقت ان تفاصیل میں جانے کی نہ ضرورت ہے نہ فرصت۔میرے خیال میں اس وقت صرف اتنا کافی ہوگا کہ اسلامی مملکت کا اجمالی تصور آپ حضرات کے سامنے پیش کر دیا جائے۔

## سيولراستيك اورقُرآ في مملكت مين فرق:

سب سے پہلاسوال بیہ ہے کہ سیکولراسٹیٹ (SECULAR STATE) اور قر آن کی رُوسے دینی مملکت میں کیا فرق ہے۔ تفاصیل کے اعتبار سے دیکھئے توان دونوں کے فرق کی داستان طول طویل ہے لیکن اصولی طور پر سمجھنا چاہیں تواسے چند فقروں میں سمٹا یا جا سکتا ہے۔ سیکولراسٹیٹ کا مقصود و فتہی اپنے ملک یا قوم کے مفاد کا تحفظ ہوتا ہے اور اس مقصد کے حصول کے لئے جو ذریعہ مناسب سمجھا جائے اس کا اختیار کر لینا نہ صرف جائز بلکہ ضروری قرار پا جاتا ہے۔ بالفاظ دیگراس اسٹیٹ کا اصول (اگر ایسا کہنے سے اصول کے لفظ کی توہین نہ ہو) مصلحتِ وقت کا تقاضا (EXPEDIENCY) ہوتا ہے۔ اربابِ علم

سے پوشیدہ نہیں کہ اس مذہب سیاست کا امام اٹلی کا مشہور مد برمیکیا ولی (NICCOLO- MACHIAVELLI) اوراس کا صحیفہ،

اس کی شہرہ ء آفاق کتاب (THE PRINCE) ہے۔ اس کتاب میں وہ جس مسلک کی تلقین کرتا ہے اس کا ملخص میہ ہے کہ:

ہر وہ حربہ جس سے سلطنت کی قوت بڑھے، ستی ستائش ہے اور ہروہ فریب جس سے کا میابی حاصل ہودرخور

تبریک و قسین ۔ عدل وانصاف، قوت کا دوسرانام ہے جس کی لاٹھی اس کی بھینس، فطرت کا سیجے اصول ہے۔

جنگ ہو یا امن ، مملکت کے لئے سب سے زیادہ مؤثر ہتھیا رقوت اور فریب ہے۔ حکمران کے لئے صفت

روبا ہی نہایت ضروری ہے تا کہ وہ دجل وفریب کے جال بچھا سکے اور خوئے شیری بھی تا کہ وہ بھیڑیوں کو

خاکف رکھ سکے۔ اس میں نیک عادات کا ہونا ضروری نہیں ، البتہ بیضروری ہے کہ ایسا معلوم ہو کہ وہ بڑا نیک

ہے۔ اگر اس میں کوئی نیک عادت پیدا ہو جائے تو اس میں بھی چنداں مضا گفتہ نہیں لیکن سے نہایت ضروری

ہے کہ اس کے دل کی حالت ہمیشہ الی رہے کہ جو نہی وہ دیکھے کہ صلحت وقت کا تقاضا ایسا ہے کہ اُس نیک

عادت کو الگ کر دیا جائے۔ تو وہ بلاا دنی تامل اس کے خلاف عمل کر سکے۔

عصرِ حاضر میں مذہبِ سیاست کی یہی وہ بائبل ہے جس سے متاثر ہوکر (LORD GREY) نے کہا تھا کہ''سلطنوں کے معاملات اخلاقی ضابطوں کی رُوسے طے نہیں یا یا کرتے''اور (WALPOLE) نے لکھاتھا کہ:

نیک آ دمی کسی بڑی سلطنت کو بچانہیں سکتے۔اس لئے کہ سلطنتوں کو بچانے کے لئے جس حد تک بعض اوقات جانا ضروری ہوجا تا ہے،نیک آ دمی وہاں تک جانہیں سکتے۔

یمی وہ سیاست ہے جس کی رُوسے اخلاقیات کو دوحصوں میں تقسیم کیاجا تا ہے ، ایک (PRIVATE MORALITY) اور دوسرا (PUBLIC MORALITY) یعنی ذاتی معاملات میں ضابطہ ء اخلاقی اور ہونا چاہئے اور سیاسی معاملات میں اور ۔ ان دونوں ضوابط میں کیا فرق ہے ، اس کے لئے اٹلی کے مشہور سیاستدان (CAVOUR) کا بیاعتر اف کسی وضاحت کا محتاج نہیں جس میں اس نے کہا ہے کہ

اگر ہم وہی کچھاپی ذات کے لئے کریں جو کچھ ہم نے مملکت کے لئے کیا ہے تو ہم کتنے بڑے شیاطین کہلائنس گے۔

ديني مملكت كا أصولى تصور:

اس معیار کے مطابق کوئی'' محب وطن'' جتنابرا شیطان ہوتا ہے مملکت اتناہی بڑااس کا مجسمہ نصب کرتی ہے اوروہ آنے

والی نسلوں کے لئے ہیروقراریا جاتا ہے۔ بیہ ہے سیکولراسٹیٹ کا بنیا دی تصور۔اس کے برعکس دینی مملکت کا تصوریہ ہے کہ انسانی زندگی کے لئے کچھاصول ایسے ہیں جوغیر متبدل (INVIOLABLE) ہیں۔ان میں کسی حالت میں بھی تغیر وتبدل نہیں کیا جا سکتا۔ سیکولراسٹیٹ میں اقتد اراعلیٰ (SOVEREIGNTY) جمہور کو حاصل ہوتا ہے جس کے معنی یہ ہیں کہ جمہور کے نمائندے ، ا کیاون فیصد آراء سے جس قشم کا قانون چاہیں بنالیں لیکن قُر آنی مملکت میں اکیاون توایک طرف،اگر سو کے سوار کان بھی چاہیں تو اُن غیرمتبدل اصولوں میں جن کی طرف اوپراشارہ کیا گیا ہے کسی قشم کا رد وبدل نہیں کر سکتے ۔اس مملکت کامقصود و منتها ان غیر متبدل اصولوں کا تحفظ اور ان کی عملی تنقید ہے۔ یہی اس مملکت کے وجود (EXISTENCE) کی وجہء جواز (JUSTIFICATION) ہے۔ان اصولوں کومستقل اقداریا (PERMANENT VALUES) کہتے ہیں۔ یہ اصول واقدار قر آن کریم میں واضح ، بین مکمل اور محفوظ شکل میں دے دیئے گئے ہیں ۔اسلامی مملکت وہ ہے جوان مستقل اقدار کواپنانصب العین قرار دے ۔ جوآ ئین ان اقدار کے تحفظ کی ضانت دے گا اسے اسلامی آئین کہا جائے گا۔ بیاصول یا اقدار وحدود (BOUNDARY LINES) ہیں جن کے اندرر ہتے ہوئے اسلامی مملکت اپنے زمانے کے تقاضوں کے مطابق قوانین وضع کر سکتی ہے۔ یہاصول ہمیشہ غیرمتبدل رہیں گے۔لیکن ان کی چارد یواری کے اندر جوقوا نین مرتب ہوں گےوہ زمانہ کے تقاضوں کے ساتھ بدلتے رہیں گے۔اسلامی معاشرہ اسی ثبات وتغیر (PERMANCE AND CHANGE) کے حسین امتزاج کا مظهر موتا ہے۔ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَّفَرْعُهَا فِي السَّهَاءِ ﴿ 14:24 ) الى نوشگوار اور تناور درخت كى طرح جس کی جڑیں یا تال میں اپنی جگہ پر قائم ہوں اور شاخیں فضا کی پہنائیوں میں جدھر مناسب مجھیں پھیل جائیں ، یا اس یرندے کی طرح جس کی کیفیت بیہوکہ

پرد در وسعتِ گردول يگانه نگاهِ اُو بسوۓ آشيانه

دینی مملکت کے اس بنیا دی اصول کی حیثیت ، اس مرکزی نقطه (CENTRE) کی ہی ہے کہ اگر پر کار کا پاؤں اس پر جما رہے تو زندگی کا دائرہ ٹھیک تھنچتا چلا جائے کیکن اگر اس کا پاؤں اس نقطہ سے ذرائجی اِ دھراُ دھر ہٹ جائے تو سارا دائرہ بگڑ جائے۔ غیر منتبدل اُ صول:

اس مقام پرآپ کے دل میں لاز ماً پیدا ہوگا کہ وہ غیر متبدل اصول یا اقدار کیا ہیں جواسلامی مملک اوراس کے آئین کی بنیاد بنتے ہیں۔ان اقدار کے تفصیلی بیان کے لئے کافی وقت چاہئے۔اس وقت میں (مثال کے طور پر) صرف چند اقدار کا مختصر سما تعارف کرانے کی کوشش کروں گاجس ہے آ ہا ندازہ کر سکیں گے کہ ان اصول واقدار کی نوعیت کیا ہے۔

انسانی زندگی کا ایک تصورتویہ ہے کہ انسان عبارت ہے اس کے طبیعی جسم (PHYSICAL) سے جو مادی قوانین کے مطابق وجود میں آتا ہے۔ انہی قوانین کے مطابق جسم کی مشینری چلتی رہتی ہے اور جب بیمشینری بند ہوجاتی ہے تواس کے جسم کے ذرات منتشر ہوجاتے ہیں۔ اس کا نام موت ہے، جس سے اس فرد کا خاتمہ ہوجاتا ہے۔ انسانی زندگی کے متعلق اس تصور کو مادی یا میکا نیکی تصور (MATERIALISTIC CONCEPT OF LIFE) کہاجاتا ہے۔

## انسانی ذات:

زندگی کا دوسراتصوریہ ہے کہ انسان صرف اس کے جسم سے عبارت نہیں۔ جسم کے علاوہ ایک اور شے بھی ہے جسے انسانی ذات نہ کا دوسراتصوریہ ہے کہ انسان صرف اس کے جسم سے عبارت نہیں۔ جسم کے علاوہ ایک اور شے بھی ہے جسے انسانی ذات نہ مادی ارتفاء کی پیداوار ہے نہ طبیعاتی قوانین کے تابع ۔ یہ ہر فرد کو خدا کی طرف سے ملتی ہے لیکن غیر نشوونما یافتہ (UNDEVELOPED) مضمر (POTENT) یا امکانی (REALISEABLE POSSIBILITY) کی شکل میں ، زندگی کا مقصود انسانی ذات کی نشوونما ہے۔ اگر اس کی مناسب نشوونما ہوجائے تو یہ جسم کی موت کے ساتھ فنانہیں ہوجاتی بلکہ برستور زندہ رہتی اور مزیدار تقائی منازل طے کرنے کے لئے آگے بڑھتی ہے۔

جس طرح جسم کی پرورش کے لئے طبیعاتی قوانین ہیں، اسی طرح انسانی ذات کی نشوونما کے لئے بھی قوانین مقرر ہیں۔
یہ وہی قوانین ہیں جنہیں قُر آن کے غیر متبدل اصول یا مستقل اقدار کہا جاتا ہے۔ اگر انسان ان اصولوں کے مطابق زندگی بسر
کر بے تو اس کی ذات کی نشوونما ہوتی چلی جاتی ہے۔ اگر وہ ان سے انحراف برتے تو اس کی ذات میں ضعف وانتشار پیدا ہو
جاتا ہے۔ لیکن انسان ان اصولوں کیمطابق انفرادی طور پر زندگی بسر نہیں کر سکتا۔ یہ صرف معاشرہ کے اندر رہتے ہوئے،
اجتماعی طور پرممکن ہے، مملکت اسی اجتماعی زندگی کی تعبیر ہوتی ہے۔ لہذا اسلامی مملکت اس کئے وجود میں آتی ہے کہ افراد کے جسم
اوران کی ذات کے نشوونما کا ذریعہ بنے مملکت مقصود بالذات نہیں، اس مقصد کے حصول کا ذریعہ ہے۔

لہذا، سب سے پہلی مستقل قدرخودانسانی ذات ہے۔ اس قدر کومرکزی حیثیت حاصل ہے باقی اقداراس کے گردگردش کرتی ہیں۔ یہی وہ بنیاد ہے جس پردین کی عمارت استوار ہوتی ہے۔ اگر کو کی شخص اس خدا کو مانتا ہے جس نے کارگہ ء کا کئات کو پیدا کیا اور جس کے قوانین کے مطابق می ظلیم الثنان سلسلہ اس حسن وخو بی سے چل رہا ہے لیکن وہ انسانی ذات پر یقین نہیں رکھتا تو قرآن کی رُو سے اس کا خدا کو ماننا کچھ معنی نہیں رکھتا۔ انسان کا اپنی ذات پر ایمان ، خدا پر ایمان کی بنیادی شرط (PRE-REQUISITE CONDITION) ہے۔

## احرّام آ دميت:

انسانی ذات اپنی انفرادیت (INDIVIDUALITY) کھتی ہے جس کا نتیجہ یہ ہے کہ ہرفردا پنے اعمال کا آپ ذمہدار ہوتا ہے اور ان اعمال کا خوشگوار یا ناخوشگوار نتیجہ خود بھگتتا ہے۔ وَلاَ تَوْدُ وَاوْدَ وَاوْدَ وَاَوْدَ وَاَوْدَ وَاَوْدَ وَاَوْدَ وَاَوْدَ وَاَوْدَ وَاَوْدَ وَاوْدَ وَاوْدَ وَاوْدَ وَاوْدَ وَاوْدَ وَاوْدَ وَاوْدَ وَاوْدَ وَاوْدَ وَالْكُونُ وَ مِوالَّ ہِے۔ وَلاَ تَقْوِل اللّٰ اللّٰ عَلَیْ وَاللّٰ کے اللّٰ اللّٰ کے اللّٰ اللّٰ کے اللّٰ کے اللّٰ کہ اللّٰ کہ اللّٰ اللّٰ کے اللّٰ اللّٰ کے اللّٰ اللّٰ کے اللّٰ اللّٰ کے اللّٰ کہ کے اللّٰ کہ کہ اللّٰ کے اللّٰ کے

#### آدمیت احترام آدمی است

قر آن کا بنیادی اصول ہے۔ جو آئین یا قانون اس بنیادی قدر کی حفاظت کرے گاوہ اسلامی کہلائے گا۔ جواس سے متصادم ہوگاوہ غیراسلامی قراریا جائے گا۔

## تغين مراتب:

پیدائش کی رُوسے بنیادی تکریم کے بعد قر آن کا فیصلہ یہ ہے کہ وَلِکُلِّ دَرَجْتٌ قِبِّا عَمِلُوُا ﴿ 6:132) ہُر خُص کے مدارج ومراتب اس کے ذاتی جو ہراور کام کے لحاظ سے معین ہوں گے۔ اس میں حسب ونسب ، دولت ، تعلقات یا اضافی ان از ات کا کوئی لحاظ نہیں ہوگا۔ اسی اصول کوآ گے بڑھاتے جائیں گے تو انؓ آگر مَکُھُ عِنْدَ اللّٰهِ اَتُظٰ کُھُ (49:13) کی منزل سامنے آجائے گی۔ یعنی سب سے زیادہ واجب التکریم وہ ہوگا جو تو انین خداوندی کا سب سے زیادہ پابند ہوگا۔ یعنی جس کی زندگی ان مستقل اقدار پر سب سے زیادہ پوری اُنڑ ہے گی۔

#### غلامي:

تکریم آ دمیت کالازمی نتیجه بیرے که کوئی انسان کسی کاغلام نه ہولہذ اغلامی (SLAVERY) قر آن کی روسے انسانیت

کابرترین بُرم ہے۔غلامی توایک طرف رہی ،قرآن کا ارشادیہ ہے کہ کسی انسان کواس کاحق حاصل نہیں کہ وہ دوسرے انسان کا برترین بُرم ہے۔غلامی توایک طرف رہی ،قرآن کا ارشادیہ ہے کہ کسی انسان کواس کو نُوْا عِبَادًا ہے اپنا ذاتی تھم منوائے۔مَا کَانَ لِبَشَرِ آنَ یُّوْوَ تِیکُ اللهُ الْکِتٰبِ وَالْحُکْمَ وَالنَّبُوَّةَ ثُمَّ یَقُولَ لِلنَّاسِ کُونُوا عِبَادًا لِی الله کو نُون الله و (3:79) کسی انسان کواس کاحق نہیں پہنچتا کہ خدااسے ضابطہ وقوانین ،حکومت اور نبوت عطا کرے اور وہ دوسرے لوگوں سے یہ کہے کہ تم خُدا کے قوانین کی نہیں بلکہ میری محکومیت اختیار کرو۔لہذا اسلامی مملکت میں اطاعت صرف قانون کی ہوگی۔

#### قانون كي اطاعت:

اُس قانون کی جس کی عمارت قر آن کے غیر متبدل اصولوں پر استوار ہوگی۔ان قوانین کا اطلاق ہر فر دیریکساں طور پر مور ہوگا اور اس میں کسی بڑی سے بڑی شخصیت کی بھی استثناء نہیں ہوگی۔قر آن نے نبی اکرم سکھیٹی کی زبانِ مبارک سے بیاعلان کرایا ہے کہ' اُنَا اُوَّلُ الْہُ سُلِی ٹی '' (163) میں سب سے پہلے قانونِ خداوندی کے سامنے سرتسلیم ٹم کرتا ہوں۔ عدل

قانون کے یکسال طور پراطلاق کا نام عدل ہے، عدل کے تعلق قرآن جس شدت سے تقین کرتا ہے اس کا اندازہ اس سے لگا نیک کے سے لگا نیک کے مشکل کے تعلق قرآن جس شدت سے لگا اندازہ اس سے لگا سے کہ اور کے کہ مشکل کے مشکل ک

عدل کے یہ معنیٰ ہیں کہ جو پچھ کی کاواجب(DUE) ہوا سے دید یا جائے لیکن قرآن نے عدل کے ساتھ احسان کا بھی ذکر کیا ہے، اِنَّ اللّهُ یَا آُمُرُ بِالْعَدُلِ وَالْاِحْسَانِ (16:90) احسان کے معنیٰ ہیں حسن پیدا کرنا اور حسن نام ہے جیجے توازن وتناسب (PROPORTION) کا جس کا توازن بگڑ جائے اس میں حسن باقی نہیں رہتا ۔ قرآن کا حکم یہ ہے کہ جس شخص کا کسی کمی کی وجہ سے توازن بگڑ رہا ہو، اس کی اس کمی کو پورا کر دوتا کہ اس فرد کا (اور اس طرح افراد کے مجموعہ یعنی پورے معاشرہ کا) حسن قائم رہے ۔ یہ بھی قرآن کا غیر متبدل اصول ہے جس پر اس کے نظام ربوبیت کی انسانیت ساز عمارت استوار ہوتی کی حسام میں مملکت کا فریضہ یہ ہے کہ وہ تمام افراد معاشرہ کی بنیا دی ضرور یات زندگی بہم پہنچائے اور ان کی مضمر صلاحیتوں کی شور نما کا ایسانہ نظام کر ہے جس سے ہرفرد کیسال طور پر متمتع ہو سکے ۔ بالفاظِ دیگر مملکت میں رہنے والے بچوں کی جسمانی ، ذہنی اور قبی نشوونما ان کے والدین کی ذمہ داری نہیں ہوگی بلکہ خود مملکت کی ذمہ داری ہوگی اور اس میں کسی قسم کا امتیازی سلوک اور قبی نشوونما ان کے والدین کی ذمہ داری نہیں ہوگی بلکہ خود مملکت کی ذمہ داری ہوگی اور اس میں کسی قسم کا امتیازی سلوک

#### نظام ربوبيت:

اس سے ظاہر ہے کہ اگر کسی مملکت میں ایک فرد بھی رات کو بھوکا سوجائے در آنحالیکہ باقیوں کا پیٹ بھرا ہوا ہو، یا کوئی

بچالیارہ جائے جے اس کی مضمر صلاحیتوں کی نشوونما کے لئے ضروری وسائل میسر نہ آسکیں ، تو وہ مملکت اسلامی نہیں کہلاسکتی۔ حضرت عمر ٹے تواس باب میں یہاں تک کہد دیا تھا کہ اگر دجلہ کے کنار ہے ایک کتا بھی بھوک سے مرگیا تو خدا کی قسم عمر ٹسے اس کی باز پُرس ہوگی۔ اسلامی مملکت ، اس نظام ربوبیت کا تجربہ پہلے اپنے حدود کے اندر کرے گی۔ اور اس کے بعد اس کا سلسلہ وسیع سے وسیع ترکرتی چلی جائے گی۔ حتیٰ کہ: ''وَ اَشْہَرَ قَتِ الْاَرْضُ بِنُورِ دَبِّهَا '' (69: 39) یہ پوری زمین اپنے نشو ونما دینے والے کے نور سے جگم گا اٹھے۔ یہ مملک جن افراد کی پرورش کا ذمہ لے گی اُن سے کہد دے گی کہ: لا نُویْنُ مُونُ مُن جُورًا وَ وَ وَ لَا شُکُورًا (69: 76) ہم تم سے نہ کسی معاوضہ کے خواہاں ہیں نہ شکر یہ کے تمنی ۔ یہ ہمارا فریضہ وحیات ہے جہ نہ اور کردیا۔ اس میں صلہ اور معاوضہ کا کیا سوال؟

بہائے درد والم ، درد وغم کی لذت ہے ۔ وہ ننگِ عشق ہے جو آہ ہو اثر کے لئے عالمگیرانسانیت:

ا پنی مملکت سے باہر کے افراد کی پرورش کا جذبہ ، محرکہ ، نہ سیاسی استعار ہوگا نہ اپنی سلطنت کے استحکام کے لئے زیادہ سے زیادہ حلیف پیدا کرنے کی''مقدس آرز و'' بیسب کچھاس ایمان کی رُوسے ہوگا کہ تمام نوعِ انسان ایک عالمگیر برادری کے افراداورایک خاندان کے نفوس ہیں۔ کان النَّائُس اُھَّةً وَّاحِلَةً ﷺ (2:213) قرآن کا غیر متبدل اصول ہے۔ معار قومیت:

یانسان کی تنگ نگہی اور ہوں پرتی ہے جس سے اس نے اس عالمگیر برا دری کو قوموں اور وطنوں کی چارد یواری میں تقسیم کرکے وحد سے انسانیہ کے نکڑ کے کردیے ہیں۔ قرآن کی رُوسے انسانوں کی تقسیم کا ایک ہی معیار ہے۔ جولوگ قرآن کی متعین کردہ مستقل اقدار کوزندگی کا نصب العین بنانے کا اقرار کرلیں وہ ایک ملت کے افراد ہیں، عام اس کے کہوہ کس نسل سے متعلق ہیں اور دنیا کے کس حصہ میں رہتے ہیں اور جوان اقدار سے انکار کریں وہ دوسری پارٹی کے افراد ہیں خواہ وہ اپنی مملکت کے افراد ہیں خواہ وہ اپنی مملکت کے اندر ہی کیوں ندر ہتے ہوں۔ بالفاظِ دیگر، قرآن کی رُوسے قوم کی تشکیل، آئیڈیا لوجی کے اشراک کی بنا پر ہوتی ہے نہ کہ اشتر اک وطن اور نسل کی بنیاد پر لیکن اس کے معنی نیہیں کہ جو تحق اس معیار کے مطابق ملب اسلامیہ کا فرزمیں بنا وہ اسلامی مملکت کی ربوبیتِ عامد سے محروم رہ جاتا ہے۔ ہرگر نہیں۔ قرآن نے جو تحق ق ومراعات محض انسان ہونے کی جہت سے دی ہیں وہ تمام انسان ہونے کی جہت سے دی ہیں وہ تمام انسان ہونے کی جہت سے دی ہیں وہ تمام انسان ہونے کی جہت سے دی ہیں وہ تمام انسان ہونے کی جہت سے دی ہیں وہ تمام انسان کی حدود سے بلند ہوکر، کی مطابق طور پر اور عاملاکی کی مدود سے بلند ہوکر، عاملاں میں ہرمخاج ومحروم کاحق ہے جو ان میں سے ہرایک آچھی طرح جانتا ہے۔ اقوام واوطان کی حدود سے بلند ہوکر، عالمی انسانیت کو چیش نظر رکھنے کا بیوہ غیر متبدل اصول ہے جس کی رُوسے قرآن نے کھلے الفاظ میں کہد دیا کہ یا در کھو وا آتی انس فیئے کہ فی فی آؤڑ خیں طرح ایک این میں دوام اور بقاصرف اس کام کے لئے ہے جو تمام نوع وا آتی ایک نوائیس فیئے نگئے الگانس فیئے نگر کی فی الگانس فیئے نگر کے فی الرکٹوں طرف ایک دیا میں دوام اور بقاصرف اس کام کے لئے ہے جو تمام نوع وا آتی نے نگر کی کیا گیوں کی کی درود سے ان میں دوام اور بقاصرف اس کام کے لئے ہے جو تمام نوع وا آتی کے بھی معتمام نوع کی کھور کے ان ان کی کھور کیا کی دوام اور بقاصرف اس کام کے لئے ہے جو تمام نوع وا آتی کے دیور کر کیا میں دوام اور بقاصرف اس کام کے لئے ہے جو تمام نوع کی کھور کیا گیں دوام اور بیا میں دوام اور بقاصرف اس کی کے بیا جس کی کوروں کی کوروں کی کوروں کی کی کی کوروں کی کوروں کی کوروں کی کوروں کی کوروں کی کی کوروں کی کی کوروں کی کی کوروں کی کی کوروں کی کوروں کی کوروں

انسانی کی منفعت کے لئے ہے۔ یہ بھی قرآن کا غیر متبدل اصول ہے۔ اقبال کے الفاظ میں:

عقلِ خود بین غافل از بهبودِ غیر سودِ خود بیند نه بیند سودِ غیر وی کی حق بینده سودِ میهودِ همه

#### وحدت إنسانيت كافلسفه:

اس مقام پرعزیزانِ من قرآنی حکمت کا ایک ایساعظیم نکته سامنے آتا ہے جسے بیان کئے بغیر آ گے بڑھنے کو جی نہیں چاہتا۔قر آ نِ کریم کی تعلیم کا نقطہء ماسکہ وحدتِ خالق اور وحدتِ مخلوق ہے۔ وہ جس معاشرہ کی تشکیل چاہتا ہے اس کی بنیاد وحدتِ انسانیت کے اصول پر ہے۔اس مقصد کے لئے وہ فر دکوتا کید کرتا ہے کہ وہ انفرادی زندگی بسر کرنے کی بجائے معاشرہ کا جزو بن کرر ہے۔معاشرہ میں وہ طبقاتی تقسیم پیدا ہونے نہیں دیتا۔وہ پوری کی پوری اُمت کوایک وحدت قرار دیتا ہے، پھر اُس امت کوتا کید کرتا ہے کہ وہ باقی اقوام عالم سے الگ تھلگ نہ رہے بلکہ اپنی تہذیب وتدن کے حاصلات میں انہیں بھی شریک کرے۔اس میں شبنہیں کہ وحدتِ انسانیت کا ایک مقصد بیجی ہے کہ اقوام عالم کا باہمی سیاسی تصادم اور معاثی کشاکش ختم ہوجائے کیکن اس سے بلندتر مقصداور بھی ہے۔انسانی ارتقاء کا بیایک عجیب اصول ہے کہا گرایک قوم تہذیب وتدن میں آ گے بڑھ گئی ہے کیکن وہ اپنے تہذیبی اور نقافتی حاصلات کواپنے آپ تک محدود رکھتی ہے، تواس کی ترقی ایک خاص حدیر جا کررک جاتی ہے اوراس ہے آ گے بڑھ نہیں سکے گی لیکن اگروہ قوم اپنے علمی اور تہذیبی ماحصل کو دوسری قوموں تک بھی پھیلادیتی ہے تواس کاارتقاء حدود فراموش ہوجا تاہے۔ بالفاظِ دیگر (بریفالٹ کے ستعارہ کے مطابق)اگر تہذیبی ترقی غیر مهذب سمندر میں ایک جزیرہ کی طرح محدود ومقیدرہتی ہے تو وہ ایک حد تک جا کر جامداورمتصلب (STAGNATED) ہو جاتی ہے۔اس طرح اگرایک قوم کی معاشرتی حالت سے کہ اس میں تہذیب وتدن کا حامل ایک خاص گروہ اور باقی افرادقوم کی ارتقائی سطح پیت ہےتو اُس گروہ کا ارتقاء بھی ایک حد تک چیج کررُک جائے گا۔ بیوجہ ہے کہ قر آن ،فر دکو جماعت کا جزو ،اور جماعت کو بوری انسانیت کا جزو بنا تا ہے۔انہیں الگ الگ نہیں رہنے دیتا۔اُس کی رُو سے متشکل شدہ جنت میں فرد انفرادی زندگى بسركرنے سے داخل نہيں ہوتا۔ أسے حكم دياجاتا ہے فَا دُخُوبى فِي عِبْدِينى ﴿ وَادْخُوبِي جَنَّتِي ﴿ 30-89:29) تو میرے بندوں میں شامل ہوجااوراس طرح جنت میں داخل ہوجا۔

## اجتماعی جنت:

اُس جنت میں بھی یہ کیفیت نہیں ہوتی کہاُس کا بچھ حصہ جنت ہاور باقی حصہ جہنم ۔ قر آن دنیا میں اسی قسم کی جنت متشکل کرنا چاہتا ہے۔اس کی رُوسے رہبانیت (یعنی تصوف کے خلوت کدوں) کی زندگی اسی لئے غیر قر آنی ہے کہاس میں ہر فردا پنی روحانی ترقی کی فکر میں لگارہتا ہے اور پورے معاشرے کو اس میں شامل نہیں کرتا۔ اسی طرح قر آن دنیائے سیاست میں اُس نہج کو ارتقائے انسانیت کے منافی قرار دیتا ہے جس میں اقتدار واختیار کسی ایک طبقہ کی اجارہ داری بن کررہ جائے اور باقی افرادِقوم کی سطح اُس طبقہ سے نیچی ہو۔اس سے آگے بڑھ کروہ بین الاقوامی بساط پراس روش کوخلاف انسانیت قرار دیتا ہے جس میں ایک قوم عروح وارتقاء کی بلندترین فضاؤں میں پرواز کررہی ہواور باقی اقوام عالم ، بال و پر بریدہ پرندوں کی طرح خاک نشین ہوکررہ جاہیں۔ مجیم سے مراد:

وہ اسی ارتفاء کو وجہء شرف قرار دیتا ہے جس میں تمام افرادِ انسانیت برابر کے شریک ہوں۔ اگر ایسانہ ہوگا تو تھوڑی دور چل کراس آگے بڑھنے والی قوم کی ترقی بھی رُک جائے گی اور وہ بھی دیگر اقوام کی طرح جہنم میں پہنچ جائے گی۔ قرآن نے جہنم کے لئے عربی زبان کا لفظ جحیم استعال کیا ہے جس کے معنی رُک جانے کے ہیں۔ جہاں کسی قوم کی ترقی رُک جاتی ہے وہی اُس کا'' جحیم'' ہے۔

گر کوتای ذوق عمل ہے خود گرفتاری جہاں بازو سیٹتے ہیں وہیں صیاد ہوتا ہے ارتقائے انسانیت کابیوہ راز ہے جس کی پردہ کشائی عصرِ حاضر کے مؤرخین تہذیب وتدن کی تحقیقات کئے جارہی ہیں۔ لیکن ہمیں اس کے لئے کہیں باہر جانے کی ضرورت نہیں۔ ہمارے لئے توشیا ہے گھٹے آئیلے آئیلے آئیلے ا شہادت کافی ہے۔ یعنی خود مسلمانوں کے عروج وزوال کی تاریخ اسی حقیقت کی مظہر ہے۔

ہمارے عروج وزوال کے اسباب:

جب سرزمین جازے مٹھی بھرانسانوں نے قرآن کی اس حکمتِ بالغہ کو بجھ لیا توانہوں نے پہلے ایک ایس جماعت تیار کی جس میں عاکم وکلوم ، بلنداور بست ، امیر اورغریب ، عربی اورغجی کے تمام امتیازات مٹاکر انہیں اُمتِ واحدہ بنادیا ، جس کا بنیادی اصول یہ تھا کہ ایک فرد کی صلاحیتوں کے ماحسل اور محنت کی کمائی میں تمام افراد برابر کے شریک ہوتے ہیں۔ قرآن نے فاتحۃ الکتاب کے بعد پہلی سورت کی ابتداء میں ان افراد کی جوخصوصیات بتائی ہیں ان میں واضح طور پر کہا گیا ہے کہ ، وَحِقِی اِن فَاتُحۃ الکتاب کے بعد پہلی سورت کی ابتداء میں ان افراد کی جوخصوصیات بتائی ہیں ان میں واضح طور پر کہا گیا ہے کہ ، وَحِق اِن اِن کَانَ مُحْدُ یُنْفِقُونَ (2:3) انہیں جو پچھ ہماری طرف سے ماتا ہے وہ اسے دوسروں کی بہودی کے لئے کھلار کھتے ہیں ۔ اس کھلار کھنے ہیں کہ کھلار کھنے ہیں کہ مائی میں سے س قدر حصد دوسروں کے لئے گھلار کھیں ؟ قُلِ الْعَفْوَ ﴿ (2:219) اِن سے کہہ دو کہ جس قدر تہاری ضروریات سے ناید ہے سب کا سب ۔ اس کا تو انہیں تھم دیا گیا تھا ، لیکن وہ عندالضرورت اس سے بھی آگے بڑھ جاتے ضروریات سے زاید ہے سب کا سب ۔ اس کا تو انہیں تھم دیا گیا تھا ، لیکن وہ عندالضرورت اس سے بھی آگے بڑھ جاتے کی ضروریات کو اپنے آپ پر ترجیح دیتے تھے۔

## بِسُالِلُهُ إِلَّهُ الرَّحِيْ

محمدانوارخان اسلام آباد

# ایک ہول مسلم حرم کی پاسبانی کے لئے

البتہ اوآئی سی (OIC) لینی'' آرگنا کڑیشن آف اسلامک کوآپریشن' 1969 میں قائم ہوئی۔اس کا قیام مرائش کے شہر رباط میں ایک اسلامی کا نفرنس کے بعد عمل میں آیا،جس کا مقصد مسلم دنیا کے مفادات کا تحفظ اور ان کے درمیان اتحاد و تعاون کوفر وغ دینا تھا۔

اوآئی سی کے رکن ممالک کی تعداد 57 ہے،اور یہ تمام ممالک مسلم اکثریتی یا مسلم آبادی رکھنے والے ہیں۔ بقسمتی سے بیآرگنا ئزیشن بھی عملی طور پر اپنا کر دارا داکرنے سے قاصر رہی۔

ستم بالائے ستم پیکہ کوئی اسلامی مملکت OIC کے ہوتے ہوئے بھی اسرائیل کواس کی درندگی کا منہ توڑ جواب دینے سے قاصر ہے تمام تر وسائل کی فراوانی کے باوجود اسلامی ممالک کے حکمرانوں کی ایک مجرمانہ خاموثی ہے جس میں روز افزوں اضافہ ہوتا دکھائی دیتا ہے۔ ہزاروں مردخواتین اورمعصوم بچوں کو بے در دی سے قبل کر دیا گیااورامت مسلمہ معصومیت سے ایک دوسرے سے اپیل کررہی ہے کہ اسرائیلی پراڈکٹس کا بائکاٹ کیا جائے جس کاعملی مظاہرہ بھی برائے نام ہوتا دکھائی دیتا ہے۔ یہ ذوالحجہ کا مہینہ ہے تمام عالم اسلام سے لاکھوں فرزندانِ توحید کعبیۃ اللّٰد کا طواف کرنے کے لیے حاضر ہورہے ہیں ابھی گزشته ماه رمضان المبارک میں تقریباً دو کروڑ بچاس لا کھ سے زائد زائرین پہلے دس دنوں میں وہاں موجود تھے اورایک دن تقريباً ياخ کلا كھزائرين كعبة الله ميں حاضر تھان تمام مسلمانوں نے كعبة الله ميں قيام كے دوران روزے ر كھے نمازتر اوت ك ادا کی گڑا گڑا کرانتہ تبارک وتعالیٰ کےحضور دعا نمیں مانگی لیکن اس اجتماعی عبادت کا اثر امت مظلوم پر ہوتا ہواد کھائی نہیں دیا۔ الله تبارک وتعالیٰ نے شایداسی ذلت ورسوائ سے بیخے کے لیے آج سے تقریباً چار ہزارسال قبل اپنے خلیل حضرت ابراہیم علیہ السلام اوران کے بیٹے حضرت اساعیل علیہ السلام کومبعوث فرمایا اور باپ بیٹے کو کعبہ کی نتمیر کا حکم دیا اور سارے عالم میں منادی فرمادی کہ رہتی دنیا تک خدا کے نام لیوااینے تمام تر انفرادی اور اجتماعی مسائل کے حل کے لیے ہرسال اس گھر میں حاضر ہوں گےاور ہنگا می صورتحال سے نمٹنے کے لیے عمرہ کی ادائیگی کے ذریعے امت کو در پیش مسائل کاحل تجویز کریں گے۔ حاضرین کے لیے خصوصی ھدایت کی گئی تھی کہ عام لوگوں کی طرح تمام مسلم حکمرانوں کا لباس بھی دو چادریں ہوگا تا کہ سی کے لباس سےاس کا طرزِ زندگی عیاں نا ہونا کوئی اعلیٰ دکھائی دےاورنا کوئی ادنی کیونکہ جب بیسارے مل کرطواف کعبہادا کریں گے اور سجدے کی حالت میں اپنی پیشانی خدا واحد کی چوکھٹ پر رکھیں گے تو مطلوب مومن صرف اور صرف اللہ تبارک وتعالیٰ کی حا کمیت اور وحدانیت ہوگا اورامت کےایک ایک فر د کی دادرسی ان منتخب حکمر انوں کے ذریعے ممل میں لائی جائے گی۔

اقبال کا کیا خوبصورت انداز بیان ہے فرماتے ہیں:

ایک ہوں مسلم حرم کی پاسبانی کے لئے منبل کے ساحل سے لے کرتا بخاک کا شغر

ساتھ ہی دوسری جگہ فرمایا کہ:

ایک ہی صف میں کھڑے ہو گئے محمود وایاز نا کوئی بندہ رہا اور نا کوئی بندہ نواز

جبکہ ارشاد خداوندی ہے

اِتَّاوَّلَ بَيْتٍ وُّضِعَ لِلتَّاسِ لَلَّنِي بِبَكَّةَ مُلِرَكًا وَّهُمَّى لِّلْعٰلَمِينَ ﴿36:3)

إن كادوسرااعتراض يدب ك، قرآن نئ بيت المقدس كى بجائ كعبكو كيول مركز قرارديا بي؟ (142:2) ـ إن سے

کہو کہ دنیا میں سب سے پہلے جس مقام کونوع انسان کا مرکز تجویز کیا گیاتھا' وہ مکہ تھا۔ اسی مرکز سے' اقوام عالم کوثبات واستحکام اورنشوونما کا سامان ملناتھا' اوراسی کووہ روشنی کا مینار بنناتھا جس سے عالمگیرانسانیت کے سامنے زندگی کا صحیح راستہ آ سکے۔

چنانچاس عظیم مقصد کے حصول کے لیے جہال ساری دنیا سے مسلمان حکمران اوران کے رفقاء کارا کھے ہوں گے تو وہال ان کے قیام وطعام کا بھی اہتمام ہوگالہذاذئ شدہ جانوروں کے گوشت سے مختلف انواع واقسام کے کھانے پکائے جائیں گے تا کہ حاضرین ان سے لطف اندوز ہوں۔ امت مسلمہ کی خوشحالی کے لیے کاروباری شخصیات آپس میں ملاقا تیں کریں گی تا کہ تجارت کوفروغ حاصل ہو۔ سے طف اندوز ہوں۔ امت مسلمہ کی خوشحالی کے جس سے جج کے موقع پر جانوروں کی قربانی کا مقصد بھی واضح ہوجاتا ہے: لہٰذااس مقام پر ارشاد خداوندی ہے جس سے جج کے موقع پر جانوروں کی قربانی کا مقصد بھی واضح ہوجاتا ہے: لئے نگر الله الله کُومُ کھا وَلَا حِمَا وُکھا وَلَا حِما وَکھا وَلَا حَما وَکھا وَلَا حِما وَکھا وَلَا حَما وَکھا وَلَا حِما وَکھا وَلَا حَمالہ وَ مُعالَّى حَمالہ وَ مَا مُعالَى وَلَا حَمالہ وَ مُعالَى اللہ وَ کُنْ اللہ وَ کُومُ ہُو وَاللہ وَ مَا مُعالِم وَلِي مِنْ کُمُومُ وَ وَلَا مُعالَى اللہ وَ کَا مُعالَى اللہ وَ کَا مُعالَى اللہ وَ کَا مُعالَى اللہ وَ کُومُ ہُو وَلَا مِنْ اللہ وَ کُومُ ہُو وَ کھا وَلَا کُومُ عَلَاتُ کُلُو کُلُو کی مِنْ کُمُومُ وَ وَکھا وَلَا وَ حَمالُو کُومُ وَلَا وَلَا مُعَالِى کُومُ وَ وَکھا وَلَا کُومُ وَلَا وَلَا وَلَا مُعَالِى کُلُومُ وَالْحَمُ وَالْحِدُ وَ وَالْمُومُ وَلَا وَلَا لَا وَلَا وَلَا مُعَالِمُ وَالْمُومُ وَلِي مُعَالِمُ وَلَا مُعَالَى اللہُ وَالْمُومُ وَلَا وَلَا وَلَا وَالْمُومُ وَلَا وَلَا مُعَالِمُ وَلَا وَلَا وَلَا مُعَالِمُ وَلَا وَلَا وَلَا وَالْمُومُ وَلَا وَلَا وَلَا وَالْمُومُ وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا مُعَالِمُ وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَالْمُومُ وَلَا وَا

اس حقیقت کوایک مرتبہ پھر سمجھ لوکہ یہ جانور تمہاری ضروریات پوراکرنے کے لئے ہیں۔ یہی ان کے اس موقعہ پر ذن کے کرنے سے مقصود ہے ) اللہ تک ان کا گوشت اور خون نہیں پہنچا۔ اُس کے ہاں توصرف بید یکھا جاتا ہے کہ تم اس کے قوانین کی کس حد تک نگہداشت کرتے ہو۔ اس نے ان جانوروں کو تمہارے لئے مسخر کر دیا ہے تاکہ تم (اپنی طبیعی ضروریات کی طرف سے بے فکر ہوکر) خدا کے اس ضابطہ قوانین کو جس سے اس نے تمہاری راہ نمائی کی ہے 'دنیا کے تمام قوانین وضوابط پر غالب آسکو (185:2) جولوگ اس طرح 'قوانین خداوندی کے مطابق 'حسن کارانہ انداز سے زندگی بسر کریں گئان کے لئے نہایت خوشگوارنیائی کی بٹارتیں ہیں۔

اس کو سمجھے سمجھائے اور اپنے شبت کمل سے ثابت کرے کہ یہی تھم خداوندی ہے اور اسی میں ہم سب کی نجات ہے۔ تقریباً ہر
سال پچیس چیسیس لا کھ عاز مین قج مکہ کر مہ کا رخ کرتے ہیں اس تصور کے ساتھ جیسا کہ ان کو بتایا گیا ہے کہ قج کی ادائیگ کے
بعد وہ گنا ہوں سے ایسے پاک ہوجائیں گے جے ابھی اپنی مال کی کو کھ سے ہنم لیا ہو۔ بیدا کھوں فرزندان تو حید قج کی ادائیگ
کے بعد جب اپنے اپنے علاقوں میں جاتے ہیں تو کیا ان مما لک میں دودھاور شہد کی نہریں بہنا شروع ہوجاتی ہیں کر پشن، چور
ہازاری کے درواز سے بند ہوجاتے ہیں؟ قل و غار تگری ختم ہوجاتی ہے؟ بڑی معذرت کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ ایسا بالکل نہیں
ہوتا البتہ پچھ عرصہ کے لیے حاجی صاحب اپنے آپ کو دیگر افراد کی نسبت زیادہ معتبر سمجھنا شروع کر دیتے ہیں جس سے
معاشر سے میں بہتری کے بجائے مزید تنزلی پیدا ہوجاتی ہے۔ ذراسو چئے توضیح اگر مسلمان مما لک کے سر براہان جج کے موقع
پر موجود ہوتے اور اپنے اپنے مما لک کے جھنڈ ہے تیے اور کی سیاتھ قدم سے قدم ملاکر چلتے اور ان کی بھلائی کے لیے
کوئی دقیقہ فروگز اشت نہ کرتے تو آج صور تحال یکسر مختلف ہوتی ۔ گر برقسمتی سے مسلمانوں نے سوچنا ہی جھنا ہی چھوڑ دیا صر ف
رسومات کی ادائیگی کو بی اپنا نصب العین بنالیا جس کے برترین بنائی جہارے سامنے ہیں اور ہم ہیں کہ تماشائی ہے ہیں۔ دیکھر ہے ہیں اور اس سے بھی بڑھرکر تائے دھیت ہیں ہے ہیں۔

حييا كەمندرجە بالاسطور مين بيان كياجا چكائے كە تىجى بىت اللەكابنيادى مقصدا قوام متحدە كى طرز پراسلامى ممالك كااتحاد قائم كرنا تقا گراييا ، مورت حال آج يكسر مختلف ، بوتى قر آن كريم اس امر كااعتراف چودە سوسال قبل كرچكائے دار شادخداوندى ئى كەندى كەندى يەلگا ئىلتى دار قىلى ئىلتى ئىلتى ئىلتى ئىلتى ئىلتى ئىلتى ئىلتى ئىلتى دار ئىلتى دار ئىلتى دار ئىلتى ئىلتى

اِس کے متعلق ہم نے 'انسان کی تعرنی زندگی کی ابتداء ہی میں' بذریعہ وحی کہددیا تھا کہ تمہاری طرف ہمارے پیغامبر آئیں گے جو ہمارے قوانین تم تک پہنچائیں گے۔سو جولوگ بھی ان قوانین کی ٹکہداشت کریں گے اور زندگی اور کا ئنات کو سنوار نے والے کام کریں گے'ان کے لئے کسی قسم کا خوف وحزن نہیں ہوگا۔

اللہ تبارک وتعالی کے احکام کی تعیل ناکرنے کا خمیازہ آج پوری امت مسلمہ اٹھارہی ہے۔مسلم ریاستوں کوخوف بھی ہے اوران میں حزن بھی موجود ہے کیونکہ کوئی اسلامی ریاست اپنی مرضی کے فیصلے خوز نہیں کرسکتی معمولی نوعیت کے فیصلوں کے لیے بھی ان کوغیر مسلم طاقتوں کا مند کیھنا پڑا ہے کیونکہ ان کی مرضی کے بغیر توبیسانس بھی نہیں لے سکتے۔

آخر میں اللہ تبارک وتعالی کی بارگاہ میں دعا گوہوں کہ مجھ گنہ گار کواورامت مسلمہ کواور بلخصوص پاکستان میں بسنے والے چوبیس کروڑ مسلمانوں کوقر آن حکیم کواس طرح پڑھنے اور سجھنے کی توفیق عطافر مائے جس طرح خاتم النہ بین حضرت محمد سُاٹیٹیا نے ہمیں اپنے عمل سے سکھایا تھا اور جس کے نفاذکی خاطر میرے بیارے نبی سُلٹیلی اور آپ کے رفقاء کارنے وہ عظیم قربانیاں دیں جوشایدان سے پہلے آنے والے انبیاء کرام بھی نادے سکے تھے۔

#### Manzil ba Manzil ( نسنزل ميسنزل) Chapter 4: Builder of Kaaba (Mei'mar Haram - معراد) – To leaders of Spring's caravan

(Tulu-e-Islam Convention, April, 1960) By G. A. Parwez (Translated by: M. Alam)

Episode No. 2

But you can see how this strategy of Iblis is failing. No one is interested to hear nowadays whether "the son of Marry is dead, or is he eternally alive?" So, from the pulpits you won't hear such things now. The world wants real solutions to life's practical problems which can only be found in the Quran. That is why even the Mullah finds himself forced to talk about the Ouran in his sermons from the pulpit. Just hear the sermons of different mosques. You will find that almost every speaker will be using abusive language against the Tulue-Islam but the content of the sermon will be mostly based on some article of Tulu-e-Islam. So, why do they use abusive language against Tulu-e-Islam while using its content? This is because their narcissistic ego and false pride does not allow them to accept the reality. In the words of the Quran: وَإِذَا قِيْلَ لَهُ اتَّقِ اللهُ When they are asked to abide by the Divine أَخَذَتُهُ الْعِزَّةُ بِالْآثِمِ فَعُسُبُهُ جَهِّمُو الْ Laws, their power-intoxication and false pride impels them towards greater destruction. But they have become used to deriving all the benefits from using the name of the Quran. So they keep doing it because people have deep affection for the Quran. But these Mullahs do not muster the courage to openly submit to the Quran's true message because that affects their religious profession:

The Sheikh stopped and looked around; Then bowing his head entered the tavern!

Still better way to put it is:

Modesty heard and eyes became intoxicated; Pious one came to the wine party unexpected!

But my dear friends, this does not mean that you should take it easy if the demand of the times is knocking out the darkness of religion. Not at all? On the contrary, this is the time for you to double your effort. See! How beautifully and pithily the Quran puts this:

\[
\text{discrete}
\]

\[
\t

without any external support. However its speed is very slow compared to human scale – Allah's one day may be as long as fifty thousand years; but it speeds up when it is supported by human deeds.

An observer starts saying:

One giant step of deep passion ended the story abruptly;

I held that the Earth and heaven were stretched infinitely!

So, O torch bearers of the Quranic message in this dark period! Step forward. Signs towards the Quranic destination have started appearing. The world is waiting to hear the real message of the Quran. Make sure you do not get tired and stop for respite. Otherwise, you will feel sorry for why you stopped when the world was eager to listen to your message:

When the world was listening intently to us; We ourselves slept in the middle of the story!

In your awakening my friends, there is secret for awakening of humankind. Therefore: (74:2-5) [74:2-5] (74:2-5) — Arise and warn the slumbering people of the outcome of their erroneous ways of life. And establish the Order of universal sustenance so that it manifests the sovereignty of your Sustainer and shows that all greatness should only belong to Him. You too will thus attain eminence in the world. To achieve this it is very important that you purify your own conduct, character and personality; and that you keep this mission free from every kind of undesirable element. This system cannot be operated mechanically by anyone. The mission should be clean and transparent; and the vision and character of all those who participate in it should be pure. Take such companions with you and give them the training that would inculcate strength in their personalities, with which they can undertake this big responsibility with ease. They should not tremble when they are asked to rise up bearing this heavy responsibility.

We saw an example in the last convention how the demands of time are bringing the world closer and closer to the Quran and how the custodians of religion have to bow down before them. This was about the popular support for the recent land reform legislation and we saw how the religious establishment could not raise its obscurantist voice against it because despite their belief in unfettered capitalism and unlimited land ownership. This year the government has reformed a sharia law pertaining to inheritance that is now closer to the Quran. In the sharia law an orphan child cannot get any share from his deceased father's inheritance if the grandfather is still alive. The sharia also openly allows a husband marrying four wives; and gives sole authority of divorce to the husband. The wife is completely helpless in this regard. These laws have been instrumental in spreading corruption and grief in the society.

But due to popular opposition of these anti-Quran laws, the law-commission proposed reforms in these family related sharia laws as well. Although these proposed laws are not all exactly according to the Quran but they are definitely closer to it than the traditional sharia laws. And the government has accepted these laws and these will be given legal status making life easier for a vast majority of people who are suffering under weight of the current traditional sharia laws. We congratulate the government for this reform and request that it should continue to move toward the Quranic laws. We also hope that it never enacts any laws that are against the Quran. Therefore, this message must be communicated to the law-commission: that only that law could be called Islamic which is in accordance with the Quran.

\*\*\*

#### Organization of Tulu-e-Islam movement

Now, my brothers, I want to say something about our movement. As I have been saying all along, this movement has nothing to do with any religious or political party. This is an organized effort to spread the Quranic thought. As for the Quranic thought that is presented here, if you accept it because it is my thought — i.e., your authority is that Parwez is saying this — then please remember! You have neither understood the Quran nor this movement. The authority for Quranic thought cannot be Parwez nor any other human being. I present the Quran according to my understanding. It is your duty to critically examine my explanation of the Quran and then come to your own conclusion with your own mind to see whether or not my explanation is right. If you agree then it is your own understanding of the Quran directly on the basis of the authority of the Quran, not my authority. Please listen again: the day you make any human as an authority in the نبخ (Deen) instead of the Quran, then you laid the foundation of sectarianism that day. And you already know that creating sect in نبخ (Deen) is شرک (Shirk) according to the Quran.

Those friends who, after due thought and understanding like this, find the message presented by Tulu-e-Islam as right form a collective unit called Bazm-e Tulu-e-Islam, whose purpose is to collaborate and coordinate their effort in an organized form to spread the Quranic thought presented by Tulu-e-Islam. It is necessary for the members of the Bazms to have loving and amicable relationships with each other. Their life should be a living example of (48:29) – they are kind hearted and sympathetic amongst themselves. This is only possible if they trust each other. The unity of goal creates this type of trust. It is necessary for you not to give importance to trivial differences related to this organized effort. Don't insist on your opinion to be accepted by others. Try to embrace others as much as possible in your heart.

Remember that these individual pearls of the thread have been collected with great effort. Don't try to break the thread of this bond.

But please remember! There is no point in keeping someone with you who does not agree with the Quranic thought presented by Tulu-e-Islam. Your organization is completely different from the organization of the political parties. The strength of political lies in the numbers of its members. That is the reason these parties try to do everything possible to keep their members within the party. But your organized effort is based on harmony of thought. So, if a person is not fully committed with all his heart to spread this message then there is no point in keeping him within your organization. But, on the other hand, if the Quran has entered in someone's heart, and for emergent emotional reason this person has left you, then sooner or later he will come back:

Those leaving due to some excuse; Will come back to you somehow!

This is because he won't receive such companionship as you offer to him. However, if there is anyone, in whose heart the Quran has not entered, you cannot compel him to stay with you.

There is no control in love; because it lights an inner fire Ghalib; It can't be lit from outside nor can it be extinguished from outside!

But you should continue your efforts so that the inner fire that is burning in your heart may also start a fire in his heart as well.

#### Day of accountability

My dear friends, there is one more important question worth pondering. You gather every year in these conventions. The question is: what is the purpose? There is no doubt that people benefit from exchanging ideas; that they benefit from networking and creating bonds of friendship; that they benefit from understanding the Quranic perspective on various aspects of life. These are very laudable objectives. But the basic goal of these conventions is something else – which is that these conventions serve as a Day of Accountability or يوم الحساب). This means you have to assess yourself. You have to assess: to what extent the decision made at the prior convention has been achieved; to what extent the program action that was decided upon has been given practical shape; that to what extent the agenda that was agreed upon has been completed. If you did this kind of accountability then you accomplished the goal of the convention. If you didn't do this then this gathering is no more than a crowd of believers. If after the accountability, if you moved one step ahead with program of action then you will be counted among live human beings, and our destination will get nearer. And we can be hopeful that we will reach our destination one day: فَلِكَ هُوالْفَوْزُ النَّبِيِّينُ (45:30) – This will obviously be a great achievement! On other hand, if we see that we are standing at the same place that we were standing last year – then this will be like the state of lifeless stones, not the state of living human beings. There is no difference between being static and being dead. In the words of Allama Iqbal:

Incessantly moving ahead is sign of life; Remaining in the same state is not life; If your tomorrow is the same as today; You are only clay without the fire of life!

But, God forbid, if you are in a state of life which is behind compared to last year—then the Quran's judgment is: وَتُحْرُكُونُهُ ٱلسُفُلِ اللهِ اللهِ (95:5) — Then We return him to the lowest of the low state. What can we say about such a state except to say?

Ask his heart and soul whose destination today; Is far farther than what it was only vesterday?

My dear friends, if this is the case then it is self-deception as well as God-deception. This must not be the case with an organization which claims to spread the Quran's message. The proof of the claim of its message should be the living results of its deeds. Please remember! In the scale of Allah the weight is of deeds not of talks. Simply talking is nothing but poetry which is unbecoming of a caller to a revolutionary message. The reality of this is the proclamation of the Quran: وَمَا عَلَيْنَا لُوْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

So, please always keep in front of you the revolutionary message that you have committed yourselves to – and then think how great is this responsibility that you have undertaken and how precious is your every breath of life for this purpose? Please also note that it is only your movement – consisting of a small band of devotees – that has risen to deliver this Quran's revolutionary voice on

the face this Earth. The eyes of the world are set on you to see as to when the bold claim – that the solution of humankind's problems and suffering is with you – is going to be realized in practice. Research scholars from America and Europe come to me and when I present the idea of the Quranic system to them then I see a glow in their eyes. They become very thankful about it. But with subtle hesitation they say that who knows this system could be implemented in these times? When I tell them that we are trying very hard for it then their last words before departing are: we will be watching very carefully your efforts in this direction! From this you can very well imagine, my dear friends, what this responsibility is that you have undertaken on your shoulders; and how important it is to fulfill our claim? In your efforts lies the future welfare of entire humanity. If you shirk this responsibility then please think of how great a crime this will be considered in the court of Allah? Therefore, please put your heart and soul into this effort of spreading this message. It should not be the case that the destiny of humankind linked with enlightened hope of your efforts should become disillusioned and start crying in sadness and agony:

The smile came to us after a long time of fear;

But it was so bitter that it brought out bitter tears!

My dear friends, whatever I had to say I have said. This year my address to you is little short. This is because whatever details are needed about the Quranic constitution I will provide that in the open forum.

At this time, let me express my heartfelt thanks to you that you decided to participate in this gathering despite facing hardships of travel. As I have mentioned before, your arrival here for this gathering turns my solitude into joy of companionship—and this increases my age and my desire to live longer! May Allah increase the depth and breadth of your love and sincerity! And the purpose that you have undertaken in this journey, May the cosmic forces be your partner in this mission! My condition is that every breath of my life is spent in waiting for the establishment of this universal Quranic sustenance which guarantees that humanity will find its lost paradise once again. All night and day I call upon this lost paradise to arrive as soon as possible.

Do come on the shoulders of my restless hopes and aspirations; I have been watching for a very long time; for your striding way! I am sure that your beautiful wish is also included in this, my innocent wish.

﴿ رَبُّنَا لَقَبُنُ مِثَا ۖ إِلَّكَ الْتُ النَّكَ الْتُعَالَيْدُ وَالْعَالِمُ اللَّهِ عَلَيْهُ الْعَلِيمُ وَالْعَالِمُ اللَّهِ عَلَيْهُ الْعَلِيمُ وَالْعَلِيمُ وَالْعَالَةُ وَالْعَلِيمُ وَالْعَلِيمُ وَالْعَلِيمُ وَالْعَلِيمُ وَالْعَلِيمُ وَالْعَلِيمُ وَالْعَلِيمُ وَالْعَلَيْمُ وَالْعَلِيمُ وَالْعَلِيمُ وَالْعَلِيمُ وَالْعَلِيمُ وَالْعَلِيمُ وَالْعَلِيمُ وَالْعَلِيمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْعَلَيْمُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْعَلَيْكُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْعَلَّمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَال

O our Sustainer! Accept our humble efforts because you are fully aware of what we speak and what is hidden in our hearts. (2:127)



- 4- وہ دائرہ اسلام سے باہر چوٹی کے حکماء اور قُضلاء کو ذہن میں رکھیں کیونکہ یہی لوگ ہیں جن کے قائل ہونے سے دنیا کی ذہنی فضا سے باطل تصورات کا اثر زائل کیا جا سکتا ہے۔
  - 5- وه على دنیا کے مسلم حقائق سے آغاز کر کے ان قرآنی حقائق کی طرف آئیں جن کی صحت لوگوں کے نزدیک مسلم نہیں۔
    - 6- کسی غلط عقیده کی محض نفی مخالفین کو قائل نہیں کرسکتی جب تک اس کے مقابل کے حج تصور کا اثبات نہ کیا جائے۔
- 7- وہ ایک فلسفہ یا ایک فلسفیانہ خیال کی تر دید کے لئے جن تصورات کو سیجھ کر کام میں لائیں تو کسی دوسرے فلسفہ یا فلسفیانہ خیال کی تر دید کرتے ہوئے اسے غلط قرار نہ دیں۔ بلکہ اپنے موقف پر قائم رہیں۔
  - 8- مغرب کے تھے تصورات کونہ تو روکریں اور نہ ہی ان کے غلط تصورات کو تبول کریں۔
- 9- ہرغلط فلسفہ کے اندروہ جن تصورات کو سیج سمجھیں انہیں دوسر ہے فلسفوں کی تر دید کرتے ہوئے غلط قرار نیددیں اور جن تصورات کوغلط سمجھیں' انہیں دوسر ہے فلسفوں کی تر دید کرتے ہوئے سیج قرار نید ہیں ور نیدوہ اپنی تر دیدخود کریں گے۔

#### (3) وُاكْرُ بر ہان احمد فاروقی كاموقف:

- 1- کسی علمی صدافت کے ساتھ متصادم نہ ہو بلکہ ہرز مانہ میں تمام علمی صدافتوں کے ساتھ پوری طرح سے ہم نوااور ہم آ ہنگ رہے اور جوں جوں علمی صدافتیں منکشف ہوں وہ اس کے اندر ساتی چلی جائیں۔
- 2- جس کے تمام تصورات ایک دوسرے کے ساتھ عقلی ربط وضبط رکھتے ہوں اور ایک دوسرے کی عقلی تائیداور توثیق کرتے ہوں۔ بیاسی صورت میں ممکن ہوساتی جب اس کے تمام تصورات قرآن کے بنیا دی تصور کے ساتھ عقلی طور پر متعلق ہوں۔
  - 3- جوتمام باطل فلسفول کی موثر تر دید کرتی ہو۔
- 4- جو کا ئنات کا ایک کلمل فلسفه ہواور حقیقتِ انسان و کا ئنات کے اہم مسائل کے بارے میں عملی راہ نمائی کرتی اور صداقت اور سچائی کا راستہ بتاتی ہو۔
  - 5- جوعلمى تصورات كى خاميول كوآشكاركر كے انہيں يا كيزه اور شسة بناتى ہو۔
- 6- جوہمیں احکام دین کی حکمتوں اور علتوں کے پورے سلسلہ سے آگاہ کرتی ہواوران حکمتوں اور علتوں کا ایک ایسا تصور دیتی ہو جس میں اندرونی طور برکوئی تضادنہ ہو۔ اندرونی طور برکوئی تضادنہ ہو۔



PUBLISHED SINCE 1938 AT THE BEHEST OF ALLAMA IQBAL<sup>R</sup> AND QUAID-E-AZAM<sup>R</sup>

CPL.NO. 28
VOL.78
ISSUE
07

# Monthly TOLU-E-ISLAM

25-B, Gulberg 2, Lahore, Pakistan Phone. 042-35714546

E-mail:idarati@gmail.com Web: www.toluislam.org

www.facebook.com/idaratolueislam1/ www.youtube.com/idaratolueislam

